
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۷ آذر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 17 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مقتضاي اصل عمل در مسئله

عرض كرديم كه در بحث اشتراط اعلميت در تقليد، بعد از اين كه اقوال را به صورت مختصري عرض كرديم، گفتيم که بايد
ببينيم كه مقتضاي اصل عمل در مسئله چيست؟ ولو اين كه اين بيان بحث از اصل عمل، در لابهلاي ادله طرفين مطرح شده،

يعن هم كسان كه قائل به لزوم تقليد از اعلم هستند و هم كسان كه قائل به عدم لزوم تقليد از اعلم هستند، در ضمن
استدلالاتشان به اين اصل عمل اشاره كردهاند.

اما مناسب اين است كه بحث از اصل عمل به صورت مستقل بيان شود، يعن با قطع نظر از ادله اجتهادي، اگر از نظر ادله
اجتهادي به نتيجه روشن نرسيديم و شك كنيم كه بالاخره آيا تقليد از اعلم لازم است يا نه؟ اينجا مقتضاي اصل عمل چيست؟

مقدمتاً بايد به اين نته دقت کنيد كه فرض بحث در جاي است كه دو فتوا وجود دارد؛ يك فتوا مربوط به اعلم است و يك فتوا
هم مربوط به غير اعلم، که مخواهيم ببينيم در فرض وجود فتواي اعلم، آيا فتواي غير اعلم براي ما حجيت دارد يا نه؟ که از

فتواي غير اعلم تعبير مكنيم به فتواي مفضول، يعن شك مكنيم در اين كه آيا فتواي مفضول حجيت دارد يا نه؟ که اين مسبب
است از اين كه آيا در تقليد، اعلميت معتبر است يا نه؟

لذا بايد بحث را در شك در سبب متمركز كنيم، يعن نوييم که حال كه دو فتوا وجود دارد، آيا فتواي مفضول براي ما حجيت
دارد يا نه؟ بله بايد ببينيم كه آيا ي از شرائط تقليد اعلميت هست يا نه؟ و بحث را در شك در سبب متمركز كنيم.

در اينجا از نظر جريان و عدم جريان اصول عمليه، هم از راه اصالة البرائه وارد شدهاند، هم از راه اصاة الاحتياط و هم از راه
استصحاب، که هر كدام نتيجهاي دارد؛ نتيجه بعض اين است كه اعلميت معتبر نيست و بعض هم كه همان اصالة الاحتياط
است، نتيجهاش اين است كه اعلميت معتبر است، لذا بايد هم اصالة البرائه را در اينجا بررس كنيم، هم اصالة الاحتياط و هم

استصحاب را، تا ببينيم كه مجموعاً كدام يك از اينها براي ما قابل قبول است.

جريان اصالة البرائه در ما نحن فيه

اما نسبت به اصالة البرائه بيان كه در اينجا وجود دارد اين است كه اگر ملف به فتواي مفضول عمل كرد و در نتيجه فتواي
افضل و اعلم را كنار گذاشت، شك مكنيم كه آيا نسبت به مخالفت با فتواي اعلم در اينجا عقاب وجود دارد يا نه؟ مثلا مفضول
مگويد: «الدعا عند روية الحلال جايز»، اما اعلم و افضل مگويد: واجب است، حال اگر ملف به فتواي مفضول عمل كرد،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


يعن گفت: حال که جايز است، اين دعا را نمخوانيم، شك مكنيم كه آيا اين ملف بر مخالفت با فتواي اعلم عقاب مشود يا
نه؟ در اينجا اصالة البرائه را جاري کرده و به اين نتيجه مرسيم كه مخالفت با فتواي اعلم اشال ندارد و نتيجهاش اين مشود

كه اعلميت معتبر نيست.

نقد و بررس جريان اصالة البرائه در ما نحن فيه

اشال اول: وجود معارض

چند اشال مهم بر اين بيان وارد است؛ اشال اول اين است كه اصالة البرائه معارض دارد، يعن اگر عس قضيه باشد که
ملف به فتواي اعلم عمل كند و فتواي مفضول و غير اعلم را كنار بذارد، مثلا در جاي كه اعلم قائل به جواز مشود و

مفضول و غير اعلم قائل به وجوب، اگر ملف به فتواي اعلم عمل كرد، شك مكنيم كه نسبت به مخالفت فتواي مفضول آيا
استحقاق عقاب دارد يا نه؟ در اينجا هم اصالة البرائه جاري مشود.

پس در نتيجه در همين موردي كه اصالة البرائه را نسبت به فتواي اعلم جاري مكنيد، نسبت به فتواي غير اعلم هم اصالة البرائه
جاري است.

به عبارت دير مگوييم: هر كدام از اينها عنوان حجيت را دارد، که اگر حجت شد، بر مخالفت حجت دير، عقاب در كار
نيست، چه حجت دير اعلم باشد يا غير اعلم.

در اينجا ممن است جواب دهيد كه در فرض اين كه كس به فتواي اعلم عمل كند، دير نسبت به فتواي غير اعلم از نظر
استحقاق و عدم استحقاق عقاب اصلا شك ندارد، به فتواي اعلم عمل كرده و دير نسبت به اين كه آيا بر مخالفت فتواي غير

اعلم استحقاق عقاب دارد يا نه؟ اصلا ش ندارد، بله يقين دارد به اين كه عقاب در كار نيست، لذا اصلا نيازي به اجراي
اصالة البرائه ندارد.

جواب اين است كه اين چنين نيست، بله اگر قول اعلم هميشه مطابق با واقع بود، يا اقرب به واقع بود و يا مطابق با احتياط بود،
اين حرف درست بود، اگر يك كبراي كل درست كنيم و بوييم: قول اعلم هميشه مطابق با واقع است، آنوقت مگفتيم: هر وقت

به فتواي اعلم عمل كرديد، نسبت به فتواي غير اعلم دير شك نداريم.

اما اين حرف درست نيست، چه كس متواند ادعا كند که قول اعلم هميشه مطابق با واقع است، اقربيت به واقعش هم براي ما
يقين نيست. نسبت به مطابق با احتياط بودنش هم که گاه اوقات اعلم مگويد: در تسبيحات اربعه نماز يك مرتبه كاف است،

اما غير اعلم قولش مطابق با احتياط است، که مگويد: در تسبيحات اربعه سه مرتبه لازم است.

پس اين چنين نيست كه هميشه بتوانيم بوييم: با عمل كردن به فتواي اعلم اصلا دير مجال براي شك باق نمگذارد، پس شك
مكنيم كه آيا بر مخالفت فتواي مفضول استحقاق عقاب هست يا نه؟ در اينجا هم اصالة البرائه جاري مشود. لذا اين اصالة

البرائه با آن اصالة البرائه با يدير تعارض مكنند.

اشال دوم:

اشال دوم اين است كه چون علم اجمال به تليف داريم و مدانيم که در جاي كه اعلم فتوا داده، كه مثلا در تسبيحات اربعه



در نماز يك مرتبه كاف است، اما غير اعلم به سه مرتبه فتوا داده، در اينجا چون علم اجمال به اصل تليف داريم دير برائت
جريان ندارد و نمتوانيم بوييم كه نسبت به فتواي اعلم و مخالفت با آن اصالة البرائه را جاري مكنيم، يا نسبت به مخالفت با

فتواي مفضول اصالة البرائه را جاري مكنيم، بله در مواردي كه علم اجمال هست و تليف براي ما منجز است، در اينجا
مجال براي اصالة البرائه نيست.

پس با اين دو اشال، روشن مشود كه براي عدم اشتراط اعلميت از راه اصالة البرائه نمتوانيم وارد شويم.

بيان محقق اصفهان(ره) بر اصالة الاحتياط

راه دوم كه مرحوم محقق اصفهان(قدس سره) (رساله اجتهاد و تقليد، صفحه 33) بيان کرده، اين است که فرمودهاند: عقل
عام مستقلا تعين اعلم را درك مكند، براي اين كه در اينجا دوران بين تعيين و تخيير است، براي اين که نمدانيم آيا فتواي

اعلم معيناً براي ملف حجيت دارد، يا فتواي اعلم ي از اطراف تخيير است و ملف بين فتواي اعلم و غير اعلم مخير است؟

پس نتيجه اين مشود که حجيت فتواي اعلم براي ما يقين است و حجيت فتواي غير اعلم مشوك است و مرر خوانديم که
شك در حجيت، مساوق با يقين و قطع به عدم حجيت است. الان دو راه داريم؛ يك راه قطع الحجيه و يك راه مشوك الحجيه،

که در اين دو راه، بايد به آن راه كه قطع الحجه است اخذ كنيم، که همان فتواي اعلم است.

نقد و بررس کلام محقق اصفهان(ره)

در اينجا اشال که به اين بيان مرحوم محقق اصفهان(ره) وارد شده اين است كه در سائر موارد، در دوران بين تعيين و تخيير
كنيم، در اين كه آيا ذمهي ما معيناً بر لزوم تقليد از اعلم باشد، بايد اصالة البرائه را جاري كنيم، مثلااصالة البرائه را جاري م
اگر در روز جمعه شك شما بين تعيين و تخيير است، که نمدانيد آيا معيناً براي شما نماز جمعه واجب است يا نه؟ نسبت به

لزوم تعيين نماز جمعه اصالة البرائه را جاري کرده و مگوييم: بين وجوب ظهر و وجوب جمعه مخير هستيم.

در اينجا اصوليين مگويند: در دوران امر بين تعيين و تخيير برائت هستيم، اما نسبت به آن فرد معين اصالة البرائه جاري
مشود و لذا اين عده قائلاند که در روز جمعه، نماز جمعه واجب تخييري است، که ي از راههاي فتوايشان هم همين است كه

در روز جمعه دوران بين تعيين و تخيير است و در دوران بين تعيين و تخيير اصالة الاحتياط را جاري نمكنيم، بله اصالة
البرائه را جاري مکنيم، اصل، برائت از وجوب تعيين نماز جمعه است.

در اينجا هم همين حرف را بزنيم و بوييم كه نمدانيم آيا فتواي اعلم به نحو تعيين براي ما حجيت دارد يا فتواي اعلم به نحو
تخييري است؟ نسبت به تعيين بودن، اصالة البرائه را جاري کرده و مگوييم: حجيت تعيينيه در كار نيست و اصالة البرائه را

جاري مكنيم و مگوييم: بين تعيين و تخيير مخيريد.

جواب مرحوم خوئ(ره) از اين اشال

مرحوم خوئ(قدس سره) (تنقيح، جلد 1، صفحه 121) از اين اشال جواب داده فرمودهاند: بين ما نحن فيه و بين اين موردي
كه مثال زدهايد، يعن مسئله نماز جمعه و نماز ظهر، فرق وجود دارد و اساساً قياس ما نحن فيه به باب تاليف و احام، قياس

صحيح نيست.



ايشان فرمودهاند: در باب تاليف نمدانيم که وجوب که آمده، تنها به نماز جمعه تعلق پيدا كرده يا مخير بين جمعه و ظهر
است، که در آنجا نسبت به قدر جامع علم و يقين داريم، يعن علم به صدور يك تليف وجوب از طرف شارع داريم، لن

نمدانيم که در اين قدر جامع آيا قيد و خصوصيت، يعن تعيين بودن جمعه، لحاظ شده يا نه؟ نسبت به چنين قيدي اصالة
البرائه جاري کرده مگوييم: اصل جامع يعن تعلق تليف به جامع براي ما روشن است و نسبت به اين قيد اصالة البرائه جاري

مكنيم.

اما فرمودهاند: ما نحن فيه بحث تليف و حم تليف نيست، بله بحث حجيت است، كه ي از احام وضعيه است و بايد
حجيت را تحليل كنيم.

حجيت دو حيث دارد؛ يك حيث منجزيت دارد و دير حيث معذريت، اما حيث منجزيت اين است كه مگوييم: اين دليل حجيت
دارد، به اين معنا كه اگر اين دليل نباشد، تليف واقع براي ما منجز نمشود و مگوييد: علم اجمال هم منجز است، که اگر در
موردي علم اجمال نداشته باشيد، منجزيت در كار نيست، پس اين علم اجمال تنها چيزي كه براي شما مآورد منجزيت است.

اما حيث دوم حجيت معذريت است، يعن در جاي كه تليف ثابت، مسلم و قطع است، بايد عمل انجام دهيد، كه اين عمل
عند المولا معذر باشد و جنبه معذريت داشته باشد، كه در ما نحن فيه هم وقت مگوييم: نمدانيم آيا فقط فتواي اعلم حجيت

دارد يا از غير اعلم هم مشود تقليد كرد و فتواي غير اعلم هم حجيت دارد.

اين حجيت از نوع دوم است نه از نوع اول، يعن نمخواهيم بوييم که با فتواي اعلم يك حم تليف براي ما منجز مشود،
بله يك علم اجمال كبير داريم، كه در شريعت مقدسه اسلام تاليف بر ذمه مردم قرار داده شده، که اين علم اجمال كبير براي

ما منجزيت را مآورد، يعن تمام تاليف را كه در لوح محفوظ و واقع هست براي ما منجز مكند.

بعد از اين علم اجمال و منجزيت، دنبال اين هستيم كه ببينيم چه راه را ط كنيم تا براي ما معذر باشد، فتواي فقيه عنوان
معذر دارد، يعن اين كه فقيه فتوا مدهد و در رسالهاش ثبت مكند، اين نيست كه بوييم: به خاطر اين كه اين فقيه گفت،

تليف بر ذمه ما آمد، بله تليف هست، اما اين فتواي فقيه عنوان معذر دارد.

حال نمدانيم كه اگر به قول غير اعلم عمل كنيم، اين متواند معذر باشد يا عمل كردن به قول اعلم فقط براي ما معذر است، که
دوران امر بين تعيين و تخيير در حجيت است، منتها حجيت از حيث معذريت، يعن مخواهيم ببينيم که كدام يك از اينها براي

ما معذريت دارد؟ اگر به فتواي غير اعلم عمل كرديم، شك داريم كه براي ما معذر است يا نه؟ اما اگر به فتواي اعلم عمل كرديم،
يقين داريم كه فتواي اعلم براي ما عنوان معذريت دارد. دوران بين تعيين و تخيير در حجيت معذريه اقتضاي احتياط مكند و

احتياط به اين است كه به فتواي اعلم عمل كنيم.

پس نتيجه اين مشود که با قطع نظر از ادله اجتهادي، كه بعداً بيان مكنيم، ما باشيم و اين راه، يعن اگر فقيه بخواهد از راه
دوران امر بين تعيين و تخيير مسئله اعلميت را معتبر بداند، بايد قيد عل الاحوط را در کنارش بياورد و بويد: احتياط اقتضاء

مكند كه قول اعلم را اخذ كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


