
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۳۰ آبان ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

وجوب تقليد از اعلم

بحث به مسئله پنجم در تحرير الوسيله رسيد، که بحث از تقليد اعلم است.

ابتدا مسئله را عنوان كنيم، «يجب تقليد الأعلم مع الإمان عل الأحوط، و يجب الفحص عنه، و إذا تساوى المجتهدان ف العلم أو
لم يعلم الأعلم منهما تخير بينهما، و إذا كان أحدهما المعين أورع أو أعدل فالأول الأحوط اختياره، و إذا تردد بين شخصين

يحتمل أعلمية أحدهما المعين دون الآخر تعين تقليده عل الأحوط».

چند مطلب را عنوان فرمودهاند، كه اولين مطلبش اين است كه تقليد از اعلم، در صورت (ه عليهرضوان ال)در اين مسئله امام
كه امان داشته باشد واجب است، «عل الاحوط» و احتياط وجوب هم کردهاند. عين اين مسئله هم در مسئله دوازده عروه

هست، كه در آنجا هم مرحوم سيد(ره) نسبت به تقليد اعلم احتياط وجوب کردهاند.

حالا در اين بحث بايد در ابتدا به اقوال اشاره کنيم و بعد ببينيم مقتضاي اصل عمل در اينجا چيست؟ در مسئله سوم ادله
طرفين را بررس كنيم و مطلب چهارم هم اين است كه معناي اعلميت چيست؟ كه معمولا در اين بحث، فقهاء بعد از اين كه

اثبات مكنند كه تقليد از اعلم لازم است، آنوقت بحث دارند كه معناي اعلميت چيست؟

ممن است كه به ذهن شما خطور كند كه از نظر صناع، مناسب اين بود كه عس اين باشد، يعن اول معناي اعلميت را ذكر
و تفسير كنند، بعد بويند كه آيا تقليد از اعلم لازم است يا نه؟ اما چون در اين بحث، معناي اعلميت مقداري به آن ادلهاي كه بر
لزوم تقليد از اعلم اقامه مشود بست دارد، لذا معمولا بحث از معنا و تفسير اعلميت را، بعد از بحث از ادله اعلميت آوردهاند.

آخرين مطلب هم اين است كه آيا اگر گفتيم كه تقليد از اعلم لازم است، فحص از اعلم هم واجب است يا نه؟ آيا بر مقلد واجب
است كه فحص كند و اعلم را بشناسد يا نه اگر همين طور روشن شد كه اين اعلم است، بايد از او تقليد بند و الا فحص لازم

نيست؟

پس در اين بحث اعلميت بايد اين پنج مطلب را بررس كنيم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اقوال در مسئله

اولين مطلب بحث از اقوال است، که اجمالا مشهور بين فقهاي اماميه و همچنين مشهور بين فقهاي ساير مذاهب، اين است كه
تقليد از اعلم لازم است، كه به بعض از عبارتهاي اينها هم اشاره مكنيم، مجموعاً وقت اقوال را بررس مكنيم، چهار قول در

كلمات وجود دارد:

قول اول: وجوب تقليد اعلم مطلقا

قول اول اين است كه تقليد اعلم مطلقا واجب است، يعن اعم از اين كه بدانيم كه مجتهدين در فتوا با يدير مختلف هستند، يا
اين كه چنين چيزي را ندانيم، بالاخره بايد از اعلم تقليد كنيم، اعم از اين كه اعلم به عينه براي ما مشخص باشد، يا مجهول باشد.

پس در اين قول دو جهت اطلاق دارد؛ ي علم به اختلاف فتاوا باشد يا نباشد، دوم اين كه اعلم را به عينه بشناسيم يا نشناسيم.

عرض كرديم كه اين قول به مشهور اماميه نسبت داده شده، مرحوم محقق ثان(ره) ادعاي اجماع كرده، اما مرحوم علامه(ره) به
مشهور نسبت نداده، بله فرموده: «مذهب جماعۀ من الاصوليين و الفقهاء»، فرموده: اين مذهب جماعت از اصوليين و

فقهاست. شهيد ثان(ره) هم در كتاب مسالك فرموده: «هو الاشهر بين اصحابنا».

مدانيد که در دوران بين اين كه قول مشهور باشد يا اشهر، مشهور قويتر از اشهر است، ولو اين كه به حسب افعل تفضيل
تخيل شود که اشهر قويتر از مشهور است، اما چون مشهور در مقابل شاذ است، يعن مطلب را صد نفر گفتند و در مقابلش يك

يا دو نفر است، اما اشهر در مقابل مشهور هست، بنابراين اشهر ضعيفتر از مشهور است و شهيد ثان(ره) در كتاب مسالك
فرموده: «هو الاشهر بين اصحابنا».

مرحوم صاحب معالم(ره) هم كه همين نظريه را دارد و فرموده: «و اما مع الاختلاف»، در خصوص جاي كه مجتهدان با هم
اختلاف دارند، «و ان كان بعضهم ارجح ف العلم و العداله تعين عليه تقليده»، اگر بعض در علم و عدالت ارجح باشند، تقليد او

متعين است، بعد هم فرموده: «و هو قول الاصحاب»، يعن اين كه تقليد اعلم لازم است، قول فقهاي است كه «وصل الينا
كلامهم»، يعن صاحب معالم(ره) هم لزوم تقليد از اعلم را به فقهاي اماميه نسبت داده و بعد در آخر فرموده: «و الاعتماد عل ما

عليه الاصحاب» يعن خود ايشان هم به همين قول اصحاب اعتماد کردهاند.

در ميان اهل سنت، حنفها، مالها و اكثر شافعها همين نظريه را دارند. غزال (مستصف، جلد 2، صفحه 391) آورده که
«و الاول عندي اتباع الافضل، فمن اعتقد ان الشافع اعلم و الصواب عل مذهبه فليس له ان ياخذ بمذهب مخالفه»، اول كلمه
اول آورده، ول اين اول اولويت تعين است و نه ترجيح و تفصيل، يعن در نظر من تعين دارد، بعد دنباله آورده که كس كه

معتقد باشد كه شافع اعلم است و مذهب او بر صواب است، نمتواند مذهب مخالفش را اخذ كند.

پس معلوم مشود كه اين قول لزوم تقليد از اعلم، مشهور بين اماميه و مشهور بين اهل سنت است.

قول دوم: عدم لزوم تقليد از اعلم

قول دوم اين است كه تقليد از اعلم لازم نيست و انسان مخير است که به هر مجتهدي رجوع كند، يعن تخيير مطلقا بين اعلم و
غير اعلم، که اين تخيير را در بين فقهاي اماميه معمولا كسان كه متاخر از شهيد ثان(ره) بودند اختيار كردهاند.



مرحوم محقق(ره) در كتاب شرايع عبارت دارد که «و هل يجوز الرجوع ال المفضول»، يعن با وجود افضل آيا رجوع به
مفضول جايز است يا نه؟ که فرموده: «ف تردد»، اول ترديد كرده، ‐يك كتاب چند سال پيش چاپ شد بنام ترددات شرايع كه
كتاب خيل خوب است و وجه استدلال ترددات شرايع را بيان كرده‐ بعد نظر محقق(ره) اين شده که «و الوجه الجواز»، به

نظر ما جايز است.

شهيد ثان(ره) در كتاب مسالك که شرح شرايع مرحوم محقق(ره) است در ذيل همين عبارت دليل آورده و نظرشان بر اين شد
كه تقليد اعلم لازم نيست. بعد از محقق و شهيد ثان(قدس سرهما) جماعت دير از متاخرين هم قائل شدهاند كه تقليد از اعلم

لازم نيست.

در ميان اهل سنت اكثر حنبلها اين نظريه را دارند، احمد بن حنبل و پيروان او اين نظريه را دارند، كه تقليد از اعلم لازم نيست.
عبارتهاي هم در كتابهاي اهل سنت هست، كه اگر مراجعه بفرماييد در آنجا اين نظريه را ذكر كردهاند.

قول سوم: وجوب تقليد از اعلم در صورت علم به اختلاف و تشخيص اعلم

قول سوم اين است كه تفصيل داده بوييم: اگر در يك مسئله بين دو مجتهد اختلاف وجود داشته باشد و علم به اختلاف داشته
باشيم و اعلم در اين دو نفر هم معين باشد، با اين دو قيد، تقليد اعلم لازم است، آنجاي كه اعلم مشخص و مسئله اختلاف است،

آنجا تقليد اعلم لازم است.

قول چهارم: وجوب تقليد از اعلم در صورت علم به اختلاف

قول چهارم اين است که فقط تفصيل دادهاند بين جاي كه اختلاف است و جاي كه اختلاف وجود ندارد، يعن در جاي كه مقلد
علم دارد به اين كه بين مجتهدين اختلاف در مسئله است، در آنجا بايد از اعلم تقليد كند، اما جاي كه علم ندارد، تقليد از اعلم

لازم نيست.

در اين نظريه که بعداً هم دليلش را بيان مكنيم، نمخواهد بويد كه در جاي كه علم به اتفاق دارد، تقليد اعلم لازم نيست، بله
مخواهد بفرمايد كه در جاي كه علم به اختلاف دارد، تقليد اعلم لازم است، اما در جاي كه نمداند آيا در اين مسئله بين

مجتهدين اختلاف وجود دارد يا نه، اصلا لزوم براي تقليد اعلم و فحص از اعلم لازم نيست.

مرحوم علامه(ره) (كتاب مبادي، صفحه 248) هم تصريح كرده به اين كه «فالاقوي الاخذ بقول الاعلم».

اين اقوال را كه بررس كرديم نتيجه اين مشود كه متوانيم بوييم: مشهور بين متقدمين لزوم تقليد از اعلم بوده، اما بين
متاخرين نمشود گفت که مشهور بوده، البته نمخواهيم بوييم: مشهور متاخرين مگويند: تقليد از اعلم لازم نيست. پس
نسبت به متاخرين، نه اين طرف، يعن لزوم تقليد از اعلم و نه آن طرف، يعن عدم لزوم تقليد از اعلم را نمشود به مشهور

نسبت داد.

آن مقداري كه بعد از تفحص در اقوال متوانيم به مشهور نسبت دهيم، اين است که مشهور بين متقدمين اين است كه تقليد از
اعلم لازم است و به صورت فتواي هم هست، يعن اين مقداري كه در بين متقدمين دقت و تتبع كرديم، بحث اين كه تقليد از اعلم

احتياط باشد نيست.



اما متاخرين که ادله را ديدهاند، که هم اين طرف ادله حساب دارد و هم آن طرف بعض از ادله را دارد، احتياط كردهاند.

نتهاي قابل تامل

اين نته را قبلا در مقالهاي ارائه داده بودم، كه روش استنباط فقهاء را بايد بررس كنيم و به نظر اين طور مآيد، که همان
طوري كه در اينجا به آن رسيديم و خود آقايان مقداري تتبع كنند، در ميان قدماء احتياط خيل جاياه نداشته، نه اين كه اصل

احتياط نبوده، اصالة الاحتياط بوده، اما اين كه در مسائل احتياط كنند نبوده، يا فتواي به وجوب مدادند و يا عدم وجوب،
مسئله احتياط و رايج شدن احتياط بيشتر در كلمات متاخرين است.

ي از مواردش هم همين بحث تقليد از اعلم است، که اگر تتبع کنيد، مببينيد که در ميان قدماء، کسان كه گفتهاند: تقليد اعلم
لازم است، كه مشهورشان هم همين را گفتهاند، نديدم که كس بويد: بنا بر احتياط، بله اين بنا بر احتياط بيشتر در كلمات

متاخرين آمده، مثل امام(رضوان اله عليه) كه احتياط وجوب مدانند، يا مرحوم سيد(ره) در كتاب عروه كه ايشان هم احتياط
وجوب مدانند.

اين يك بررس اجمال از اقوال که خواستيم اين بحث را امروز شروع كنيم، چند بحث دير مماند، مقتضاي اصل عمل، ادله
طرفين، معناي اعلميت و اين كه آيا فحص از اعلم لازم است يا نه؟ که اين را ان شاء اله دنبال مکنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


