
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۳ مهر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 13 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

عرض كرديم كه دليل اول بر جواز عدول از ح به ح اطلاقات وارده در ادله حجيت فتوا است، كه اقتضاء مكند كه بعد از
آن كه ملف به احد المجتهدين مراجعه كرد، باز هم بتواند به مجتهد دير رجوع كند و تخيير، تخيير استمراري است. در اين

اطلاقات، آن اشال مرحوم خوئ(ره) ذكر شد و همان جواب كه ديروز و قبلا هم مرر عرض كرديم، مطرح است.

اشال ديرى بر اطلاقات ادله حجيت فتوا

فقط نسبت به اين اطلاقات يك اشال در اينجا باق مماند كه آن مقداري كه از اين ادله حجيت فتوا استفاده مكنيم، اصل
تخيير بين المتساويين است، که قبلا هم وقت اين بحث را مطرح كرديم كه اگر دو مجتهد مساوي وجود دارد، اطلاقات مگويد:

مقلد مخير است که به هر كدام از اينها مخواهد رجوع كند.

اما ممن است کس بويد كه اين اطلاقات فقط دلالت بر اصل تخيير دارد، يعن اصل اين كه ملف در بدو الامر مخير است
در اين که به هر كدام از اين دو رجوع کند، اما دير از اين نظر كه آيا اين تخيير، تخيير بدوي است يا استمراري، در مقام بيان
نيست و ي از شرائط اطلاق، اتمام مقدمات حمت است و ي از مقدمات حمت هم اين است كه مولا در مقام بيان باشد.

از اين نظر متوانيم بوييم که مولا فقط در مقام اصل جواز تقليد و اصل اين است كه اگر دو مجتهد مساوي شدند، رجوع به هر
كدام از اين دو مانع ندارد، اما اين كه از اين اطلاق بخواهيم استفاده كنيم كه اين تخيير، تخيير استمراري است، ظاهراً چنين

چيزي را نمتوانيم داشته باشيم.

البته اين را در اصول ملاحظه فرموديد كه اگر مولا و متلم كلام را گفت، از هر جهت كه شك كنيم به اصاله الاطلاق تمسك
مكنيم و اگر شك كنيم كه آيا مولا از آن جهت هم در مقام بيان هست؟ باز در اينجا اصالة كونه ف مقام البيان را جاري

مکنند.

مثلا در «احل اله الْبيع» مگوييم که نمدانيم عرب معتبر است يا نه؟ اصالة الاطلاق جاري مكنيم، نمدانيم بلوغ معتبر است
يا نه؟ اصالة الاطلاق جاري مكنيم، نمدانيم که موالات بين بايع و مشتري معتبر است يا نه؟ اصالة الاطلاق جاري مكنيم، در
هر جهت اصالة الاطلاق جاري مكنيم و اگر در يك جهت شك كنيم که آيا مولا به اين نظر هم توجه داشته يا نه؟ و در مقام بيان

بوده يا نه؟ باز اصالة كونه ف مقام البيان را جاري مكنيم.

در اينجا هم همين حرف را بزنيم و بوييم: از اطلاق ادلهاي که دلالت بر حجيت فتوا دارد، اصل تخيير را استفاده كرديم، كه اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


دو مجتهد مساوي بودند و بينشان هم اختلاف در فتوا بود، ملف مخير است که به هر كدام رجوع كند، اما از اين جهت كه آيا
تخيير استمراري است يا نه؟ بوييم: از اين جهت هم مولا در مقام بيان بوده و اين اطلاق نسبت به اين هم هست، يعن بوييم:

الان مخير است، بعد هم مخير است، که تخيير استمراري مشود.

نظر نهاي استاد محترم نسبت به اين دليل

اينجا در جواب اين مطلب مگوييم: دير براي ما روشن است كه مولا در ادله حجيت فتوا، قطعاً به اين جهت توجه نداشته،
اما اگر كس در اينجا گفت: اين قطع را نداريم و احتمال مدهيم که از اين جهت هم در مقام بيان باشد، نسبت به اين هم اطلاق

جاري است.

پس تا اينجا دليل اول را بررس كرديم، آنچه كه به نظر رسيد اين است كه از اطلاق ادله حجيت فتوا تخيير استمراري را
نمتوانيم استفاده كنيم، اصل اين كه ملف مخير است را متوانيم استفاده كنيم، اما تخيير استمراري را نمتوانيم استفاده

كنيم.

دليل دوم: ملاك در باب تخيير بين الخبرين

دليل دوم كه كمتر در كلمات مطرح شده، مثلا در كلام مرحوم خوئ(ره) هم ذكر نشده اين است که تخيير استمراري را از آن
ملاك كه در باب تخيير بين الخبرين بود استفاده كنيم.

در باب تخيير بين الخبرين در روايات آمده که از امام(عليه السلام) سوال مكنند كه از جانب شما دو حديث مختلف به ما
مرسد، چه كنيم؟ حضرت هم فرمودند: «موسع علي به ايهما اخذت من باب التسليم كان صوابا». که از اين روايات تخيير را

استفاده مكنيم.

شارع و ائمه(عليهم السلام) در اينجا ملاك و مصلحت امام(عليه السلام) فرموده هر كدام را اخذ را كرديد، از باب التسليم، يعن
را در نظر گرفتند، به نام مصلحت التسليم، شبيه آنچه كه مرحوم شيخ انصاري(ره) در باب حجيت امارات فرموده بود، که قائل
به مصلحت سلوكيه شده بود، در اينجا هم مگوييم: تخيير از باب التسليم است، تسليم به اين كه اين قول يا اين قول، قول شارع

يا امام(عليه السلام) است.

حال بوييم: همين ملاك بعد از عمل هم وجود دارد، يعن ملف که الان به قول احد المجتهدين عمل كرده، در ادامه هم متواند
به ح مساوي دير رجوع كند، چون اگر ملاك تخيير مصلحت تسليم است، هم در اين قول مجتهد حجيت دارد و هم کس که

مساوي با اين است حجيت دارد، پس ملاك در اينجا هم وجود دارد، لذا تخيير استمراري را نتيجه مگيريم.

دليل سوم: استصحاب

دليل سوم بر تخيير استمراري استصحاب است، به اين بيان که مگوييم: اين ملف قبل از آن كه به قول ي از اين دو مجتهد
رجوع كند، مخير بينهما بود، حال بعد از اين كه رجوع به احدهما كرد، شك مكنيم که آيا تخيير باق است يا نه؟ تخيير را

استصحاب مكنيم.



پس حالت سابقه و يقين سابق اين است كه «كان الملف سابقاً، يقيناً مخيراً بينهما»، الان كه به ي از اين دو رجوع كرده، بعد
از رجوع شك مكنيم که آيا باز مخير است يا نه؟ اگر مخير است، متواند به ديري هم رجوع كند و اگر دير مخير نيست و

فقط بايد به قول همان شخص عمل كند كه تخيير بدوي مشود، بقاء تخيير را استصحاب كرده و با اين استصحاب تخيير
استمراري را اثبات مكنيم. اين شايد مهمترين دليل كسان است كه عدول از ح به ح را جايز مدانند.

اشالات مرحوم خوئ(ره) بر اين استصحاب

مرحوم خوئ(قدس سره) (تنقيح، جلد 1، صفحه 94) بر اين استصحاب چهار اشال كردهاند، كه بايد اين چهار اشال را
بررس كنيم که آيا وارد است يا نه؟

اشال اول مرحوم خوئ(ره)

در اولين اشال فرمودهاند كه در استصحاب به وحدت قضيه متيقنه و مشوكه نياز داريم و بايد بين القضيتين اتحاد باشد، اما
در ما نحن فيه وحدت قضيه متيقنه و مشوكه نداريم.

فرمودهاند كه در اينجا از شما سوال مكنيم که موضوع تخيير در اول چه بوده؟ اين كه ملف اول در رجوع به هر كدام از اين
دو مخير بود، موضوعش چيست؟ يا بايد بوييم که موضوعش ملف بوده، كه در نزد او حجت فعل قائم نشده باشد و يا بايد

بوييم: موضوع ملف بوده، كه در نزد او حجت فعل قائم شده است.

حال که موضوع تخيير از اين دو حال خارج نيست، اگر مگوييد: ملف اول مخير بوده، موضوع كدام يك از اين دو است؟
ملف كه «لم يقم عنده حجةٌ فعليه»، که اگر اين باشد، بعد از اين كه به ي از اين دو مجتهد رجوع كرد، «قام عنده حجةٌ فعليه»

پس الان كه ملف به قول ي از اين دو عمل كرده و «قام عنده حجةٌ فعليه»، دير موضوع باق نيست.

به عبارت دير در استصحاب قضيه متيقنه و مشوكه بايد ي باشد، براي اين كه بايد موضوع، موضوع واحدي باشد، پس در
استصحاب، بقاء موضوع مخواهيم، اما در اينجا بقاء موضوع محقق نيست. وقت كه مگوييد: كس كه مخير بوده، «لم يقم

عنده حجةٌ فعليه»، پس با رجوع به ي از دو مجتهد، «قام عنده حجةٌ فعليه»، پس موضوع عوض شد و باق نيست تا بخواهيم
استصحاب كنيم.

اما اگر بوييد كه موضوع در تخيير ملف است كه در برابر دو فتواي متعارض است و «قام عنده حجة» و «لم يقم عنده
حجة» را نمگوييم، در اين صورت موضوع، ملف است كه در برابر او دو حجت و فتواي متعارض وجود دارد، وقت هم به
ي از اين دو فتوا رجوع كرد، موضوع يقيناً مرتفع نشده و الان هم يقين داريم که موضوع باق است و در برابر آن ملف دو

فتواي متعارض وجود دارد.

خلاصه اشال اين است که موضوع اين استصحاب را اگر احتمال اول بيريم، يعن ملف كه «لم يقم عنده حجةٌ فعليه» يقين
دهيم باشد، موضوع يقينكه در مقابل او دو فتواي متعارضه قرار م لفداريم به اين كه مرتفع البقاء است، اما اگر موضوع م

البقاء است و شك نداريم، که بخواهيم استصحاب كنيم.

حال در يك فرض موضوع يقين البقاء است، كه مشود استصحاب كرد، اما نمدانيم که در اين تخيير، موضوع عنوان اول را



دارد يا عنوان دوم و وقت شك داريم كه موضوع از كدام از اين دو قسم است، نتيجه اين است كه شك داريم که آيا موضوع
باق است يا نه؟ پس وجود موضوع براي ما احراز نشده، لذا نمتوانيم در اينجا استصحاب كنيم.

البته اگر عبارات ايشان را ببينيد، تشقيق در مسئله موضوع کرده، فرمودهاند: يا در اينجا موضوع را به وصف موضوعيت
نقش ال ايشان خيلر در اصل اشدهيم يا ذات موضوع بدون وصف موضوعيت، که اين تشقيقها ديمستصحب قرار م

ندارد، اصل اشال ايشان اين است كه نمدانيم موضوع تخيير، «من لم يقم عنده حجةٌ فعليه» است يا موضوعش كس است
كه در نزد او دو فتواي متعارض است، كه چون احراز نرديم که كدام يك از اينهاست، نمتوانيم بوييم که موضوع در اينجا

باق است لذا مجال براي استصحاب در اينجا نيست.

دو جواب از اين اشال

پاسخ اول

از فرمايش مرحوم خوئ(ره) دو جواب متوانيم مطرح كنيم؛ جواب اول اين است كه اين عناوين يعن «من لم يقم عنده»، «من
لف به عنوان اين كه متحير است مخير است و الان هم بر تحيرش باقوييم: اين مب كان عنده»، دو فتواي متعارض، يا مثلا

است و يا بوييم: «من لم ياخذ بشء منهما»، عناوين انتزاعيه اجتهاديهاند، يعن هيچ دليل روشن نفته که مثلا «الملف الذي
لم ياخذ باحدهما مخير» و ... .

پس اينها عناوين انتزاعيه اجتهاديه است، لذا در موضوع دليل تخيير نقش ندارند، بايد اين عناوين را كنار گذاريم و سراغ اصل
ادله تقليد برويم و آنها را بررس كنيم که موضوع در ادله تقليد چيست؟ مثلا گفتيم که بعض دليل وجوب تقليد را فطرت، عقل و

عقلاء قرار دادهاند، که براي عقل هم سه ملاك ذكر كرديم.

پس بايد ببينيم که هر كدام از اين ادله تقليد چه اقتضائ دارد و موضوع در آن چيست؟ مثلا موضوع بناء عقلاء رجوع جاهل به
عالم است، که مگوييم: اين مقلدي كه به مجتهد اول رجوع كرد، با رجوع كردن اين به اين عالم جهلش در اينجا برطرف

نمشود و نمتوانيم بوييم که اين ملف عالم شد، لذا قول مجتهد براي او تعبداً حجيت دارد.

اگر در ذهن شريفتان باشد در سال گذشته مقداري با اين كه مسئله تقليد را به مسئله رجوع جاهل به عالم تشبيه كنيم مخالفت
مكرديم، كما اين كه مشهور در السنه بزرگان و فقهاء هم همين است که گفتهاند: تقليد از باب رجوع جاهل به عالم است.

در رجوع جاهل به عالم براي جاهل بعد از رجوع، علم حاصل مشود و مگفتيم كه عقلاء به شرط اطمينان مگويند: به عالم
رجوع كند، اما اين حرفها در باب تقليد نيست، بله در باب تقليد بعد از اين كه ملف به مجتهد رجوع كرد، جهل واقع از بين

نمرود، چون ملف اصلا نمداند خدا واقعاً نماز جمعه را واجب كرده يا نه؟ اصلا غالباً خود مجتهد هم علم ندارد، بله نسبت
به احام واقعيه ظن و گمان دارد، لذا نمتوانيم بوييم که از باب رجوع جاهل به عالم است.

حالا اگر كس اين دليل را تام دانست و در باب تقليد گفت که اين از باب رجوع جاهل به عالم است، چون جهل مقلد بعد از
رجوع به مجتهد، از بين نمرود، پس بعد از رجوع به مجتهد اول، باز هم ملاك جواز تقليد از مجتهد دوم، كه مسئله رجوع الجاهل

ال العالم است وجود دارد و با اين ملاك متوانيم بوييم که در اينجا متواند رجوع كند.

دير از ادله تقليد آيه شريفه «فَاسالُوا اهل الذِّكرِ انْ كنْتُم لا تَعلَمونَ» است، که موضوعش سوال از اهل ذكر و اهل علم است، که

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=43


اگر كس از مجتهد اول سوال كرد، که رأيت در اين مسئله چيست؟ سوال محقق شده، ولو اين كه اين هم عالم نمشود، اما
سوال محقق شده، در نتيجه دير حق رجوع از اين مجتهد به دير ندارد و همچنين ادله لفظيه دير.

اين بيان را كه به عنوان جواب عرض كرديم، بيان است كه مرحوم محقق اصفهان(ره) در رساله اجتهاد و تقليد ذكر كردهاند،
حال آيا اين بيان را متوانيم جواب از مرحوم خوئ(ره) در اين استصحاب قرار داده بوييم اين چيزهاي را که فرمودهايد،

موضوعات انتزاع اجتهادي است و حق نداريم که اينها را به عنوان موضوع قرار دهيم، بله بايد موضوع را متمركز كرده،
ببينيم که از ادله تقليد چه چيزي را استفاده مكنيم؟

به نظر ما اين جواب نمتواند جواب از مرحوم خوئ(ره) باشد، روي آن دقت كنيد، تا ان شاء اله فردا عرض كنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


