
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۱ مهر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 11 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بحث در اين بود كه در جاي كه دو مجتهد در فضيلت و علم مساويند، حم مسئله چيست؟ که تا به حال پنج دليل را ذكر كرديم،
كه در مقام اين بودند كه عام مخير است که به هر كدام از اين دو مجتهد رجوع كند و لازم نيست كه حتماً اخذ به احوط

القولين كند، كه از ميان اين ادله، بعض را پذيرفتيم و در بعض هم مناقشه كرديم.

دليل ششم: عموم و اطلاق روايات باب خبرين متعارضين

دليل ششم اين است كه از عموم و اطلاق روايات كه در باب خبرين متعارضين داريم، براي ما نحن فيه استفاده كنيم، که در دو
نداشته باشد، روايات ري رجحانهيچ كدام بر دي افئين باشند، يعنكنند، اگر متعارضين، متر تعارض مديخبري كه با ي

داريم که دلالت بر تخيير دارد.

در روايات از ائمه(عليه السلام) سوال شده كه گاه اوقات دو خبر متعارض از شما به ما مرسد، که در جواب فرمودهاند:
«بايهما اخذت كان صوابا»، به هر كدام از اينها اخذ كردي اشال ندارد، که با استفاده از آن روايات بوييم: ولو اين كه
موردش مربوط به خبرين متعارضين است، اما در ما نحن فيه هم استفاده کرده بوييم: در ما نحن فيه هم از عموم اخبار

علاجيه استفاده كنيم.

از دو راه متوان از اين اخبار استفاده كرد؛ راه اول اين است كه بوييم: بين فتوا و خبر فرق وجود ندارد، خبر آن است كه
راوي به لفظ و به معنا از امام معصوم(عليه السلام) نقل مكند و فتوا هم همان خبر است، منتها نقل به معنا شده و با تعابير

ديري ذكر شده است. اين راه اول كه بوييم: دو فتوا هم مصداق براي خبرين متعارضين است، تا اخبار علاجيه را در اينجا هم
جاري كنيم.

اما راه دوم اين است كه القاء خصوصيت کرده بوييم: در دو خبري كه با هم تعارض مكنند، اگر ائمه(عليه السلام) فرمودند:
مخير هستيد که به هر كدام که مخواهيد عمل كنيد و در بعض از تعابير هم دارد که «موسع عليم» در وسعت هستيد که هر
كدام را خواستيد عمل كنيد، خصوصيت براي خبرين متعارضين نيست، بله موضوع حجتين متعارضتين است، که اگر دو

حجت با يدير تعارض پيدا كردند و هيچدام مرجح بر ديري نداشتند، در اينجا مخيريد.

نقد و بررس اين دليل

ال اول اين است كه خود اين خبرين متعارضين كه در روايات آمده كه «موسعال وارد است؛ اشبر اين دليل ششم چند اش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


عليم» و دلالت بر تخيير دارد، در جاي خودش ان شاء اله مخوانيم که تخيير بر خلاف قاعده است و قاعده در چنين مواردي
اقتضاي تساقط دارد.

قاعده مگويد که اگر دو حجت با هم معارض شدند، تساقط مكنند، براي اينه حجيت را از باب طريقيت مدانيم، لذا
نمتوانند که دو طريق با يدير، هر دو بالفعل حجت باشند، پس قاعده اقتضاي تساقط مكند، لذا تخيير بر خلاف قاعده است.

در جاي هم كه بر خلاف قاعده حم مکنيم، بايد بر همان مورد خاص، كه خبرين متعارضين است، اكتفاء كنيم.

اشال دوم اين است كه وجه براي اين كه فتوا را از مصاديق خبر بدانيم نيست، خبر عنوان اخباري دارد، اما فتوا عنوان
انشائ دارد. در خبر راوي مگويد: امام(عليه السلام) اين را فرمود، اما در فتوا مگويد: اين را استنباط مكنم و مظنه من در

مسئله اين است.

اما اشال سوم اين است كه القاء خصوصيت دليل مخواهد، اما اينه احتمال دهيم که در اينجا خصوصيت وجود دارد، براي
تعدي کفايت نمكند.

امام(عليه السلام) تخييري را براي خبرين متعارضين بيان فرموده، اما اينه بوييم: اين اختصاص به خبرين متعارضين ندارد،
همين كه احتمال خصوصيت دهيم و دليل قطع بر القاء خصوصيت نداشته باشيم، اين در اينجا كاف است در اينه تعدي

ننيم و نتوانيم القاء خصوصيت کنيم.

اشال چهارم هم به ذهن مرسد اين است كه در خبرين متعارضين، روايات مختلف است، كه از آن به اخبار علاجيه تعبير
مكنند، که در آنجا مرجحات را بيان كردهاند، مثل «خذ بما خالف العامه»، آنچه را كه مخالف با عامه است بير، اما در دو

فتواي كه با هم معارض هستند، اين مرجحات را نمشود پياده كرد، چون هر دو را دو امام مطرح كردهاند، كدام را متوانيم
بوييم: «خذ بما خالف العامه».

در نتيجه اين مرجحات كه در باب اخبار علاجيه بيان شده، فقط اختصاص به باب خبران متعارضان دارد و شامل دو فتواي
متعارض نمشود، لذا چهار اشال به اين دليل ششم وارد است.

دليل هفتم: موثقه سماعه

آخرين دليل و دليل هفتم موثقه سماعه است، که در وسايل الشيعه، كتاب القضاء، در ابواب و صفات القاض، باب نهم و
حديث پنجم آمده است که «سماعةَ عن ابِ عبدِ اله(ع) قَال: سالْتُه عن رجل اخْتَلَف علَيه رجَنِ من اهل دِينه ف امرٍ»، سماعه

مگويد كه از امام صادق(عليه السلام) سوال كردم از مردي كه دو نفر از اهل دين آن مرد، نسبت به او در قضيهاي اختلاف پيدا
كردند، «كَهما يروِيه احدُهما يامر بِاخْذِه و اخَر ينْهاه عنْه كيف يصنَع»، که هر دو روايت مكنند، مردي مشل داشته، رفته

،«هخْبِري نم َلْقي َّتح هجِىري اين شخص بايد چه كار كند؟ «قَال ،ري نهكند و ديامر م نزد دو عالم دين در آن زمان، که ي
يرج از ارجاع با عين نيست، بله ارجاء با همزه است مثل مرجئه، يعن تاخير بيندازد و صبر كند تا كس كه به او خبر دهد،

«فَهو ف سعة حتَّ يلْقَاه»، اين در سعه است تا اين كه خدمت خود امام(عليه السلام) برسد و او را ملاقات كند.

در اين دليل هفتم، مورد روايت اصلا اختلاف در دو روايت نيست، بله موردش اختلاف در دو فتوا است، چون مگويد:
«احدُهما يامر بِاخْذِه و اخَر ينْهاه» و امر و نه هم ربط به روايت ندارد، بله اين مرد از اين عالم دين سوال مكند و او هم



امر مكند و وقت از ديري سوال مكند، او هم نه مكند، پس مورد اين موثقه سماعه اختلاف در فتوا است.

البته اختلاف در فتوا ناش از اختلاف در روايت هست، ول موردش اختلاف در فتوا است و مستدل مگويد: امام(عليه السلام)
در اينجا كه اختلاف در فتوا است فرمودند: تخيير دارد تا اين كه امام(عليه السلام) را ملاقات كند.

اشال والد بزرگوار استاد محترم(دام ظله) بر اين دليل

آيا اين روايت سماعه دلالت بر تخيير دارد يا نه؟ والد بزرگوار ما(دام ظله) در كتاب تفصيل الشريعه فرمودند: اين روايت دلالت
بر تخيير ندارد، بله دلالت بر لزوم تاخير دارد، «يرجئه» يعن «يؤخره»، ارجاء هم به معناي تاخير است، لذا اين روايت دلالت
ندارد بر اين كه حرف او را گوش دهد، بله دلالت بر لزوم تاخير دارد، تا اين كه امام(عليه السلام) را ملاقات كند. پس در اين

روايت هيچ دلالت بر اين كه مخيري که به هر كدام خواست عمل كن، ندارد و در آخر فرمودند: از اين روايت نمتوانيم چيزي
را نسبت به تخيير بينهما استفاده كنيم.

دفاع استاد محترم از اين دليل

حالا چه اين فرمايش ايشان در تفصيل الشريعه را بپذيريم يا نه، اين فرمايش نسبت به قسمت اول جواب امام(عليه السلام)
ف ومنتها قسمت دوم و ذيل اين جواب امام(عليه السلام) فرمودند که «فَه ،«هخْبِري نم َلْقي َّتح هجِىري درست است، که «قَال

سعة حتَّ يلْقَاه»، که وي مخير است.

گاه امام(عليه السلام) «فهو ف سعه» را مخواهد به عنوان يك چيز قهري بويد که قهراً اين موسع است تا اين كه امام(عليه
السلام) را ببيند و گاه هم مخواهد به عنوان حم انشاء كند، که به نظر ما اين کلام ظهور در انشاء دارد و مثل همان اخبار

علاجيه حم به تخيير مكند. از طرف هم چون اين روايت موثق است، در مدعا هم كفايت مكند.

جمع بندي استاد محترم

از ميان اين هفت دليل، ي اطلاقات و ي هم اين دليل هفتم به نظر ما دليليت خوب براي تخيير دارد، اجماع را هم که با آن
نتهاي كه مرحوم آقاي خوئ(ره) فرمودند و جواب که داديم تقويت كرديم. پس اين سه دليل، يعن اطلاقات، اجماع و موثقه

سماعه به نظر ما دليليتشان بر تخيير كاف است. البته بعض از بزرگان از اين هفت دليل، فقط به بناي عقلاء تمسك كرده و بقيه
را مخدوش مدانند.

کلام مرحوم خوئ(ره) در حجيت تخييريه

عرض كرديم که اين بحث را به عنوان مقدمه براي ادله جواز عدول مطرح مكنيم، حال که اين بحث تمام شد، به اين نتيجه
رسيديم که تخيير در اينجا وجود دارد.

كنيم و بعد وارد بحث عدول از ح خواهيم اين را بررس(قدس سره) وجود دارد، که مدر كلمات مرحوم خوئ در اينجا بحث
به ح شويم و آن بحث اين است که ش نداريم در اين كه در اين ميان يك حجت داريم، كه از آن به حجت تعيينيه تعبير

مكنيم، مثلا اين خبر واحد تعييناً حجيت دارد، فتواي مفت تعييناً حجيت دارد، فتواي مفت دير هم تعييناً حجيت دارد، اما آيا



در فقه چيزي بنام حجيت تخييريه داريم يا نه؟ آيا ممن است که شارع بفرمايد كه مخيريد که به اين حجت يا آن حجت عمل
كنيد؟

مرحوم آقاي خوئ(ره) (تنقيح، جلد 1، صفحه 137) چهار معنا براي حجيت تخييريه ذكر كردهاند، که از اين چهار معنا، در سه
صورت فرمودهاند: از نظر ثبوت اشال دارد و صورت چهارم هم فرمودهاند: ثبوتاً ممن است اما از نظر اثبات دليل بر آن

نداريم.

معان حجيت تخييريه

معناي اول حجيت تخييريه

معناي اول براي حجيت تخييريه اين است که شارع حجيت را بر اين يا آن جعل كند و بويد: يا اين فتوا و يا آن فتوا براي شما
حجيت دارد. معناي حجيت تخييريه يعن جعل حجيت عل هذا او ذاك، که فرمودهاند: اين ثبوتاً امان ندارد، براي اين كه اگر
اين دليل گفت: واجب است و آن دليل گفت: حرام است و مولا بويد: جعل حجيت يا بر اين يا بر آن، حجيت تخييريه به اين

معنا مسلتزم جمع بين نقيضين يا ضدين است.

در اصول مرحوم نائين(ره) و بعد از ايشان در كلمات مرحوم خوئ(ره) هست كه حقيقت حجيت اين است که چيزي را که
شارع حجت قرار مدهد، اين را براي ما به منزله علم قرار داده، منتها از آن به علم تعبدي تعبير مكنيم.

لذا ايشان فرموده: شارع كه اين را براي شما حجت قرار مدهد، معنايش اين است كه با اين فتوا يا روايت مگويد: اين حرام
است، ديري هم مگويد: واجب است، که وقت مگويد حرام است، يعن شارع شما را عالم به حرمت قرار داده، شما را به

عنوان عالم بالحرمه اعتبار مكند. حال دو مرتبه شما را به عنوان عالم بالوجوب اعتبار مكند، يعن شارع شما را هم عالم
بالحرمه و هم عالم بالوجوب اعتبار كرده و اين محال است.

معناي دوم حجيت تخييريه

تصوير دوم اين است كه بوييم: براي اين دو قدر جامع در نظر بيريم، ولو اين قدر جامع قدر جامع انتزاع باشد و شارع
براي احد الفتويين حجيت جعل كند و متعلق حجيت را احد الفتويين از اين عنوان انتزاع قرار دهد.

مرحوم خوئ(ره) فرموده: اين عنوان انتزاع را در جاهاي دير، مثل تاليف به علم اجمال هم داريم، که ي از اين دو ظرف
نجس است، يا علم اجمال داريم که يا نماز جمعه و يا نماز ظهر واجب است، بله بالاتر در صفات حقيقيه نفسانيه هم مثل علم،

شوق، حب مگوييم: ي از اين دو غذا مورد علاقه من است، که در اين گونه موارد عنوان احدهما راه دارد.

اما در ما نحن فيه كه مسئلهحجيت است، اين معقول نيست، که سه اشال در اينجا دارند؛ اشال اول همان اشال است كه در
تصوير قبل بود، که اگر شارع حجيت را براي احدهما قرار ندهد، نتيجهاش اين است كه شارع نسبت به يك فعل، هم اين ملف

را عالماً بالحرمه اعتبار كرده است و هم عالماً بالوجوب و اين محال است.

ثانياً اين دو فتوا چون با يدير معارضند، هر فتواي به دلالت التزام فتواي دير را نف مكند، اين فتواي كه بر وجوب است،
به دلالت التزام نف حرمت مكند و فتواي به حرمت هم، به دلالت التزام نف وجوب مكند، لذا اگر بخواهيد بوييد: حجيت



را براي يك قدر جامع و براي يك عنوان انتزاع قرار داده، بايد جامع را بين نف و اثبات در نظر بيريد، مگوييد: وجوب به
دلالت التزام يعن ليس به حرام و حرام هم يعن ليس به واجب، لذا وقت مگوييد: احدهما، نتيجهاش اين مشود که بين
وجوب و عدم وجوب، بين حرمت و عدم حرمت قدر جامع درست كنيد و قدر جامع بين نف و اثبات محال است و امان

ندارد.

اشال سوم هم اين است كه اگر اين تصوير دوم را ثبوتاً هم بپذيريم، اثباتاً نمتوانيم بپذيريم و با ادلهحجيت فتوا سازگاري
ندارد، براي اينه ادله حجيت فتوا، ظهور در حجيت فتواي فقيه معين دارد.

ايشان دو تصوير دير هم براي حجيت تخييريه بيان كردهاند، حتماً روي اين دقت و فر كنيد تا فردا اين را روشن كنيم که آيا در
فقه و اصول و در شريعت چيزي بنام حجيت تخييريه داريم يا نه؟ اگر اثبات كرديم كه اين عقلا محال است، نتيجه اين است كه

حجيت منحصر به حجيت تعيينيه مشود.

ي از فرقهاي خيل روشن بين حم تليف و وضع همين است، که حم تليف آن است كه در آن ثواب و عقاب است، اما
در حم وضع ثواب و عقاب نيست، حال اگر اين معنا ثابت شد كه حجيت تخييريه نداريم، مگوييم: احام تليف قابل تقسيم

به تعيين و تخييري هست، اما احام وضعيه مثل حجيت قابل تقسيم به تعيين و تخييري نيست و اين هم فرق ديري است كه
در اينجا وجود دارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


