
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۱ مهر ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض كرديم كه كسان كه بقاء بر تقليد ميت را جايز مدانند، نسبت به بعض از شرايط و قيود بينشان اختلاف است، ي از
موارد اختلاف اين است كه آيا جواز بقاء مشروط است به اين كه مقلد، در زمان حيات مرجع تقليد، به فتواي او عمل كرده باشد
يا نه؟ برخ قائلاند به اين كه عمل معتبر است و ديروز بحث مفصل كرديم كه اگر ما باشيم و آن ادله اربعه، كه از آن جواز بقاء

بر تقليد را استفاده كرديم، از هيچ كدام از آن ادله قيد و اشتراط عمل استفاده نمشود.

اما عرض كرديم كه بزرگان اين نظريه را دارند، مثلا وقت به حاشيه حواش عروه مراجعه شود، مرحوم كاشف الغطاء كه از
بزرگان فقهاء هست فرموده: «ف خصوص المسائل الت عمل بها»، يعن بقاء بر تقليد در خصوص مسائل كه مقلد عمل كرده

جايز است.

همچنين مرحوم سيد عبد الهادي شيرازي(ره) كه از فقهاء و مراجع بزرگ بوده هم در حاشيه عروه فرموده: «فيما عمل به من
المسائل» و مرحوم بروجردي(قدس سره) هم فرمودهاند: «ف المسائل الت عمل به المقلد».

اما ادله جواز بقاء بر تقليد را كه بررس كرديم، از آن چنين قيدي استفاده نمشد و نقل كرديم كه مرحوم خوئ(قدس سره) در
كتاب تنقيح و والد بزرگوار ما(حفظه اله) در تفصيل الشريعه فرمودهاند كه: در اين بحث فرق نمكند كه حقيقت تقليد را

عبارت از عمل بدانيم، يا التزام به قول مجتهد بدانيم، براي اين که عنوان بقاء بر تقليد، عنوان نيست كه در روايات يا آيات وارد
شده باشد.

انظار در مسئله

از نظر فتاوا و آراء مجموعاً در اينجا سه نظريه وجود دارد؛ ي نظريه كسان كه قائلاند به اين كه بقاء بر تقليد مطلقا جايز
شود، اين است که ايشان حت(ره) در كتاب تنقيح استفاده ماست و عمل به هيچ وجه شرط نيست، که از عبارت مرحوم خوئ

عمل را به صورت ف الجمله هم، كه به بعض از مسائل عمل كرده باشد، معتبر ندانسته و ذكري به ميان نياوردهاند.

نظريه دوم، نظريه امام(رضوان اله تعال عليه) است، كه نظر شريفشان اين است كه بقاء بر تقليد جايز است، به شرط اين كه لا
اقل به بعض از مسائل آن مجتهد عمل كرده باشد، که در اين صورت در مطلق مسائل متواند باق بماند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/92
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نظريه سوم هم اين است كه عمل معتبر است و در آن مسائل هم كه عمل كرده متواند بر تقليد باق باشد، اما در مسائل كه
عمل نرده، نمتواند بر آن ميت باق باشد، که مثل آقاي بروجردي و كاشف الغطاء(قدس سرهما) بر اين نظريهاند.

بالاخره ديروز اثبات كرديم كه وقت ادله جواز بقاء را بررس مكنيم، استصحاب، اطلاقات، سيره عقلائيه و سيره متشرعه، از
هيچ كدام از آن ادله قيد عمل استفاده نمشود، اما امام(ره) كه شرطيت عمل به بعض از مسائل را لازم مدانند، که اگر در

بعض از مسائل عمل كرده، در مطلق مسائل متواند باق بماند، دليلشان چيست؟ و يا مرحوم بروجردي(ره) و عدهي ديري كه
گفتهاند: فقط در مسائل كه عمل شده متواند باق بماند، دليلشان چيست؟

مستند و مبناي نظريه مرحوم امام(ره)

در اينجا چند مطلب را بايد بيان کنيم، که بعد از روشن شدن اين چند مطلب، دير مبان اين فتاوا روشن مشود.

يك مطلب اين است كه خوب اگر كس در زمان مرجع بوده، اما به فتواي آن مرجع حت در يك مسئله هم عمل نرده، حال که
آن مرجع از دنيا رفت، اگر بخواهد به او رجوع كند، تقليد ابتداي مشود و بطلان تقليد ابتداي هم از راههاي متعدد، روشن

است.

براي اين كه تقليد ابتداي پيش نيايد، فرمودهاند: اين شخص اگر در ي مسئله هم از زيد تبعيت كرد، ولو در همين ي، مقلد او
مشود و بعد از آن كه مقلد او شد و او از دنيا رفت، اگر اين شخص بخواهد در بقيه مسائل هم باق بماند، دير تقليدش، تقليد

ابتداي نيست.

پس گفتيم که تقليد ابتداي باطل است، اما اين تقليد ابتداي يك مصداق خيل روشن دارد و آن اين است كه زيد در زمان مجتهد،
يا اصلا نبوده، يا اگر در آن زمان بوده بالغ نبوده و يا اگر بالغ هم بوده، اصلا رجوع به اين مجتهد نرده، لذا اگر اين مجتهد از

دنيا رفت و زيد بخواهد به او رجوع كند، اين عنوان تقليد ابتداي را دارد.

 اما آيا بايد تقليد را نسبت به مجموع من حيث المجموع بررس كنيم و يا اين كه نسبت به هر مسئله بايد بررس كنيم؟ اگر گفتيم
كه: در هر مسئلهاي اگر رجوع كردم، مقلد در همان مسئله مشوم و در هر مسئلهاي هم كه رجوع نردم، مقلد نيستم، كما اين

كه كس به تبعيض در تقليد قائل مشود، که اگر در عبادات مقلد زيد شدم، اما در معاملات مقلد عمرو، اگر اينها مساوي
باشند، يا هر كدام در آن باب خودش اعلم باشد، اشال ندارد و عنوان تقليد بر او محقق مشود، اگر تقليد را از اين زاويه

بررس كنيم، نتيجه اين مشود كه در آن مسئلهاي كه عمل كردم، مقلدم، در آن مسائل كه به نظر مجتهد عمل نردم، اگر مجتهد
از دنيا رفت و در آن مسئله بخواهم به او رجوع كنم، تقليد ابتداي مشود.

اين بحث در كلمات منقح نشده و بايد در اينجا روشن كنيم كه در تقليد ابتداي، آيا بايد مجموع من حيث المجموع را در نظر
بيريم يا بوييم که تقليد يك امر نسب است؟

اگر بوييم: چون در يك مسئله به زيد مراجعه كردم، دير مقلد او شدم و بعد از اين هم كه مرد، در بقيه مسائل هم بخواهم به او
رجوع كنم دير اين تقليد، تقليد ابتداي نيست، يعن اين مبنا را قائل شويم که تقليد ابتداي يك امر نسب نيست، بله نسبت به

مجموع در نظر گرفته مشود.

حال اگر كس اين مبنا را قائل شد، مگوييم: وقت كه كس از دنيا رفت و بخواهيد بر او باق بمانيد، درست است که ادلهاي که



آورديم مگويد: عمل شرطيت ندارد، ول دليل ديري هم داريم كه مگويد: مراقب باشيد که تقليد شما تقليد ابتداي نباشد.

اگر اين دليل را كه مگويد: تقليد، تقليد ابتداي نباشد، به آن ادله اربعه ضميمه كرديم، نتيجه اين مشود که فتوا دهيم كه اگر
مقلد لااقل در يك مسئله به زيد مراجعه كرده باشد، بعد از فوتش اين مقلد متواند در همه مسائل بر او باق بماند.

مستند و مبناي اين نظر شريف امام(ره) كه والد بزرگوار ما(حفظه اله) هم همين نظريه را دارند و شايد خيل از بزرگان عصر
هم همين نظريه را داشته باشند، همين مطلب است كه از يك طرف ادله جواز بقاء، عمل را معتبر نمداند، اما از طرف دير بايد

تقليد ابتداي را يك امر نسب ندانيم، يعن تقليد را نسبت به مجموع من حيث المجموع در نظر بيريم و از طرف سوم هم، بايد
عدم جواز تقليد ابتداي را ضميمه كنيم، که نتيجه اينها اين مشود كه اگر كس، ولو در يك مسئله هم عمل كرده باشد، در اينجا

بقاء بر همه مسائل بر او جايز است.

تاثير حقيقت تقليد در رسيدن به اين فتوا

حالا كه مستند اين فتوا روشن شد، سوال مكنيم که آيا در رسيدن به اين فتوا، اين كه حقيقت تقليد را عمل بدانيم يا التزام،
فرق مكند يا نه؟

عرض مكنم كه اين فرمايش مرحوم خوئ(ره) را كه به تبع ايشان، والد بزرگوار ما(حفظه اله) هم در كتاب تفصيل الشريعه آن
را پذيرفتند نمتوانيم در اينجا قائل شويم، چون اگر حقيقت تقليد را عمل دانستيم، مگوييم: بايد كاري كنيد كه صدق تقليد

ابتداي نند، لذا بايد آن موقع عمل كرده باشد.

اما اگر حقيقت تقليد را التزام دانستيم، كه سال گذشته بحث مفصل كرديم و به همين نظريه رسيديم، که مرحوم آخوند(ره) در
كفايه و مرحوم سيد(ره) در عروه هم همين نظريه را دارند، زمان صدق مكند كه تقلديش، تقليد ابتداي نيست، كه در زمان

حيات مجتهد التزام به نظريه او پيدا كرده باشد.

پس به يك بيان متوانيم بوييم که اختلاف انظار در تفسير حقيقت تقليد اثر دارد و اگر كس قائل شد به اين كه حقيقت تقليد
عمل است، مگويد: براي اين كه تقليد ابتداي پيش نيايد بايد عمل كرده باشد، اما اگر گفت: حقيقت تقليد التزام است، مگويد

براي اين كه تقليد ابتداي پيش نيايد، عمل لازم نيست اما التزام لازم است.

مستند و مبناي نظريه سوم

اما مثل مرحوم كاشف اغطاء، مرحوم آقاي بروجردي و مرحوم سيد عبد الهادي(قدس سرهم) كه فرمودهاند: تنها در مسائل كه
عمل كرده، متواند باق باشد و شايد بعض از فقهاي عصر هم اين نظريه را داشته باشند، هيچ راه ندارند، جز اين كه مسئله

تقليد را، يك امر نسب بدانند، يعن مگويند: در اين مسئله كه عمل كرديد، مقلد زيد شديد، اما در آن مسئله كه عمل نرديد،
مقلد زيد نيستيد، لذا اگر بعد از مردنش در آن مسئله به او رجوع كنيد، تقليد ابتداي مشود.

ويند: تقليد در هر مسئلهاي، نسبت به همان مسئله است، يعنندارند، غير از اين كه ب كه اين نظريه را دارند، هيچ راه كسان
.است يا غير ابتداي مقلد بايد را نسبت به هر مسئلهاي ببيند که نسبت به آن مسئله، تقليدش ابتداي



اين يك بحث مهم است كه اصلا بايد از اول در بحث حقيقت تقليد مطرح شود، كه آيا تقليد نسبت به هر مسئلهاي است يا نه؟
اگر از زيد در يك مسئله تقليد كردم، مقلدش مشوم، ولو در بقيه مسائل به راي او عمل نرده باشم.

البته كسان كه مگويند: فقط در مسائل كه عمل شده بقاء جايز است، گاه اوقات به احتياط هم استناد مكنند و مگويند:
احتياط اين است، ول احتياط جنبه استدلال قوي ندارد، احتياط يعن بهتر است ول از نظر استدلال، استناد و مبنا همين بود

كه عرض كرديم.

جمع بندي اقوال و نظريه استاد محترم

در حقيقت تقليد گفتيم که تقليد عبارت از التزام است، لذا عمل معتبر نيست، اما التزام معتبر است. پس بنا بر نظريه التزام،
تقليد ابتداي در جاي است كه اصلا ملتزم به نظريه ميت نشده باشيم.

ي از فرق هاي كه بين نظريه التزام و بين نظريه عمل وجود دارد اين است که کسان كه مگويند: تقليد عبارت از عمل است،
ظاهرش اين است كه عمل به كل مسئله مسئله، که در هر مسئلهاي كه عمل كرديد، در آن مقلد مشويد و در هر مسئلهاي كه

عمل نرديد، دير مقلد نيستيد، اما كسان كه قائل به التزامند مشل ندارند، كس رساله مرجع را مگيرد، ملتزم مشود که
به رساله او و به جميع مسائلش عمل كند، لذا دير لازم نيست كه در هر مسئلهاي بويد: «انا التزم بهذه المسئله»، ولو هيچ

عمل هم فعلا انجام نداده، به مجرد الالتزام، عنوان تقليد در اينجا تحقق پيدا مكند.

پس كسان كه قائلاند به اين كه تقليد عبارت از عمل است، در اينجا عمل نسبت به هر مسئلهاي است، اما اين که بوييم: اگر به
يك مسئله عمل كرد، نسبت به بقيه مسائل هم مقلد مشود وجه ندارد و نه عرف و نه شرع هم مساعد اين نيست، عقلاء هم

مگويند که اگر حقيقت تقليد را عمل دانستيم، تا عمل نيايد تقليد نمآيد و وقت به يك مسئله عمل كردم، نسبت به همان مسئله
مقلدم، اما نسبت به بقيه مسائل مقلد نشدم، خصوصاً با توجه به جواز تبعيض در تقليد، که در هر موردي نياز به حجت داريم.

بنابراين اين معنا كه بوييم: تقليد عمل است، که اگر در يك مسئله عمل كرد در بقيه مسائل هم متواند باق بر او بماند، به نظر
مرسد كه اين با اين كه وجهش را هم بيان كرديم، كه تقليد ميت را به صورت مجموع در نظر بيريم، که وقت به صورت
مجموع در نظر بيريم، اگر به يك مسئله عمل كند، دير تقليد ابتداي صدق نمكند، اين وجه درست نيست و بنا بر قول به
عمل، بايد كل مسئله مسئله را در نظر گرفت و مخواهيم عرض كنيم که به نظر ما كسان كه قائلاند به اين كه حقيقت تقليد

عبارت از عمل است، راه ندارند جز اين كه در مسئله جواز بقاء بويند: در آن مسائل كه عمل كرده متواند باق بماند.

اما ما که قائل شديم كه حقيقت تقليد عبارت از التزام است و عرض كرديم ي از فرقهاي التزام و عمل اين است كه در التزام،
متوان به مجموع هم التزام پيدا كرد، اما در عمل چنين چيزي امان ندارد، پس مثلا زيد در زمان حيات مرجعش به او التزام

پيدا كرده، بعد از اين كه مرجع هم از دنيا رفت، متواند در همه مسائل بر او باق بماند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


