
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۰ خرداد ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 83 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادله قائلين به جواز تقليد ابتداي

ادلهي کسان که قائل به عدم جواز تقليد ابتداي از ميت بودند را ملاحظه فرموديد که تماماً مخدوش و قابل مناقشه بود، حال
ببينيم کسان که قائلاند به اينه تقليد ابتداي ميت جايز است، اينها چه ادلهاي را دارند؟ که اينها هم ادلهي متعددي اقامه

کردهاند، که بايد اينها را هم ذکر و بررس کنيم تا ببينيم آيا تام هست يا نه؟

دليل اول: اطلاق ادله حجيت فتوا

اولين دليل اينها اطلاق ادلهي حجيت فتوا است، آيات و روايات که دلالت دارد بر اينه فتواي مجتهد حجيت دارد، اطلاق دارد و
اثبات مکند که فتواي مجتهد مطلقا، حياً کان أم ميتا حجيت دارد.

بنابراين گفتهاند: اطلاق دليل است بر اينه تقليد ابتداي ميت جايز است، لذا بر حسب اين اطلاق مجتهدي که الآن صار ميتاً هم
مشمول ادلهي حجيت فتوا است.

سه نظريه در اطلاق ادله حجيت فتوا

قبلا راجع به اين اطلاق بحث کرده و گفتيم که در اينه آيا ادلهي حجيت فتوا و تقليد اطلاق دارد يا نه؟ سه نظريه وجود دارد؛
ي نظريه همين نظر کسان است که گفتهاند: ادلهي حجيت تقليد و فتوا اطلاق دارد.

نظريه دوم اين است که اين ادله فقط دلالت دارد بر اينه فتواي مجتهد ح مشروعيت دارد، مثلا گفتهاند: اين آيه شريفه نمل
دلالت دارد بر اينه فقيه منذر ح، اگر فتواي داد بايد بپذيريم، براي اينه در آيه وجوب حذر دارد، که حذر در جاي است که

فتواي مفت و منذر ح باشد.

در نتيجه اين گروه خواستهاند بويند که اين آيات و روايات که در باب تقليد و مشروعيت تقليد وارد شده، ناف است و حجيت
فتواي ميت را نف مکند. مثلا در آيه سؤال گفتهاند: ظهور در اين دارد که مسئول که اهل ذکر است بايد ح باشد، چون از

ميت که نمشود سؤال کرد.

نظريه سوم که قبلا هم همين را اختيار کرديم، اين است که آيه اصلا نسبت به اينه آيا فتواي مجتهد ميت حجيت دارد يا نه؟ به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


طور کل ساکت است، نه اطلاق در آيه شريفه وجود دارد که مثبت باشد، که حجيت فتواي ميت اثبات کند و نه در آن قرينهاي
وجود دارد بر اينه حجيت فتواي ميت را نف کند.

آيه مثل آيه نفر، آيه سؤال و ادله تقليد، همه تنها بر ي چيز را دلالت دارد، که قول مجتهد ح مشروعيت و حجيت دارد و فتواي
او جواز العمل دارد، مثل اينه قبلا مثال زده و مگفتيم: اگر کس گفت: «اکرم العالم»، يعن کس که بالفعل عالم است، اما

گفتهاند که به اين معنا نيست که اگر کس عالم نبود، يا عالم بوده و بعداً عالم بودنش از بين رفته، دير وجوب اکرام ندارد.

در اينجا هم نهايت چيزي که اين آيات و روايات دلالت دارد، اين است که فتواي منذر ح مشروعيت و حجيت دارد، اما نسبت
به ميت ساکت است.

قبلا هم اين را عرض کرديم و الآن هم در مقابل اين دليل همين را بيان مکنيم، و لذا نه کسان که گفتهاند: تقليد ابتداي ميت
جايز نيست و نه کسان که گفتهاند: تقليد ابتداي ميت جايز است، هيچ کدام به اين آيات و روايات و اطلاق ادلهي تقليد و ادله

حجيت فتواي مفت نمتوانند تمس کنند و اين ادله نسبت به مورد ميت ساکت است.

دليل دوم: سيره عقلائيه

دليل دوم اين است که گفتهاند: سيره عقلائيه بر اين قائم است که فرق بين فتواي ح و فتواي ميت نيست. اصلا شايد مهمترين
دليل کسان که گفتهاند: تقليد ابتداي ميت جايز است، همين سيرهي عقلائيه باشد.

اينها گفتهاند: در ساير علوم و ساير موارد، عقلاء به آراء صاحبان علوم عمل و اعتناء مکنند و فرق نمگذارند که اين صاحب
رأي ح است يا ميت، به عبارت دير ملاک عقلاء رجوع جاهل به عالم است، نه رجوع جاهل به عالم ح، بله عقلا مگويند:

جاهل بايد به عالم رجوع کند، مطلقا، چه عالم ح باشد چه ميت.

همين سيرهي عقلاي را هم به عنوان ي از ادله مشروعيت تقليد آورديم، که مگوييم اين سيرهي عقلائيه اطلاق دارد و در آن
فرق بين فتواي ح و ميت نيست.

در اينجا در اينه در ما نحن فيه، يعن در مسئلهي تقليد و رجوع به فتواي ميت، آيا اصلا سيرهي عقلائ داريم يا نه؟ بحث واقع
شده و بر فرض که در ما نحن فيه سيرهي عقلائ باشد، آيا مجرد ي ارتاز عقلائ است يا نه؟

در اينجا اين هم مورد دقت واقع شده که بر فرض اينه سيرهي عقلائيه مسلم هم در ما نحن فيه داشته باشيم، گفتهاند: «هذه
السيره مردوعة» و ردع شرع از اين سيره داريم و سيره عقلاء در صورت معتبر است که ردع شرع نداشته باشيم.

مراد از سيره عقلائيه در ما نحن فيه

اين بحث را دقت بفرماييد، که بحث مفيدي است و در جاهاي دير فقه هم قابل استفاده است، که کسان که به اين دليل استدلال
کردهاند مرادشان چيست؟ آيا خواستهاند بويند: همان طور که در ساير علوم سيرهي عقلائيه بر رجوع به عالم ميت داريم و در

آن رجوع، بين اينه آن عالم ح باشد يا ميت فرق نمگذارند، در خصوص ما نحن فيه هم چنين سيرهاي داريم، يعن سيره
عقلاء بر اين بوده که اصلا از اول در رجوع به مفت بين اينه آن مفت ح باشد يا ميت فرق نمگذاشتند؟ آيا چنين چيزي

مقصودشان هست؟



در موارد دير، مثلا در معاملات مگوييم: سيرهي عقلائيه بر عدم لزوم معامله يا بر لزوم معامله است، که سيره را در خصوص
همان مورد متنازعٌ فيه و محل خلاف مآوريم و مگوييم: در اينجا سيره وجود دارد.

در اينجا اگر بخواهيم بوييم که کاري به شرع نداريم، سيرهي عقلائيه در ساير علوم بر اين است که بين ميت و ح فرق
نمگذارند، اگر چنين چيزي باشد، چه فايدهاي براي ما نحن فيه دارد؟ بايد ي سيرهي عقلائيه در ما نحن فيه داشته باشيم، و الا
اينه مثلا بوييم: در علم طب سيرهي عقلائيه بر اين است که فرق بين ح و ميت نمگذارند، چونه متواند اثبات کند، که در

تقليد هم بايد همين طور باشد؟

اصلا اگر کس چنين چيزي را بخواهد ادعا کند، اين نمتواند دليل بر مدعا واقع شود، پس بايد اين سيرهي عقلائيهاي که ادعا
شده را در وادي تقليد و در ما نحن فيه بياوريم، يعن اگر کس بخواهد استدلال کند، بايد بويد: سيرهي عقلائيه قائم است بر

اينه فرق بين رجوع به مجتهد ح و مجتهد ميت نيست.

نقد و بررس سيره عقلائيه

حال که چنين سيرهي عقلائيهاي را ادعا کردهاند، بايد ببينيم که از نظر صغروي آيا چنين سيرهاي داريم يا نه؟ از نظر صغروي
آيا عقلاء در طول زمان برايشان رجوع به فتواي مجتهد ح يا ميت فرق نمکرده است؟

ظاهرش اين است که چنين سيرهاي از جهت صغروي اصلا واقع نشده است، اين کتب فتواييه و رسالههاي عمليه که الآن
هست، در گذشته اين چنين نبوده، که بوييم: شيخ طوس(ره) ي رساله عمليه داشته و عقلاء به همان فتاوا عمل کردهاند،

معمولا تنها متون کتب حديث بوده، اينطور نيست که بوييم از صدر اول اين فتاوا بوده و بعد علماء که از دنيا مرفتند، ديران
به همان فتاوا عمل مکردند تا به زمان ما برسد.

اصلا در تحقق چنين سيرهي عقلائيهاي اشال وجود دارد و چنين سيرهي عقلائيهاي نداريم، که بوييم: سيره عقلاء جاري است
بر اينه به مجتهد ميت رجوع مکردند، همان طور که به مجتهد ح رجوع مکردند.

 

رفع اشال مذکور با استدلال به وجود ارتاز و ملاک سيره عقلاء در ما نحن فيه

مر اينه کسان که به اين دليل استدلال کردهاند، اينطور بويند که در اينجا روي ملاک يا ارتاز عقلاء پيش آمده و بوييم:
ملاک عقلاء يا حم عقل بر اين است که جاهل به عالم رجوع مکند، درست است در ما نحن فيه عمل و بناي عمل عقلاء براي
ما ثابت نيست، تا بوييم سيره عقلائيه داريم، ول ملاکش که رجوع جاهل به عالم مباشد در ما نحن فيه هست و در اين ملاک

فرق نمکند که آن عالم ح باشد يا ميت.

يا اگر حرف از ملاک هم نزديم، بوييم که ارتاز عقلاء بر اين است، يعن ولو در ما نحن فيه ي سيرهي عمليه از جانب عقلاء
نداريم، براي اينه ظهور سيره در مقام عمل و بناي عمل عقلاست، اگر چيزي اصلا مورد عمل واقع نشده، نمتوانيم بوييم که
سيره و بناي عمل عقلاء بر چنين عمل است، لذا بوييم که درست است که در ما نحن فيه چنين بناي عمل نداريم، اما ارتاز

عقلاي بر اين است، که فرق بين مجتهد ح و مجتهد ميت نمکند.



نقد و بررس اين استدلال

اولا اگر مسئله، مسئلهي ملاک يا ارتاز شد، لون و رن دليل عوض مشود، يعن تا به حال در دليل دوم مگفتيم: «الدليل
الثان التمس بالسيرة العقلائية»، اما اگر مسئله ملاک يا ارتاز را مطرح کرديم، جهت دليل عوض مشود.

ثانياً در خود سيره عمليه عقلاء گفتهاند: چون اين عمل در مرئا و منظر معصوم(عليه السلام) بوده، همين مقدار که شارع ردع
نرده کاف است، اما اگر ملاک حم عقل يا ارتاز را گفتيم، در ارتاز، اگر مجرد ارتاز عقلاي باشد، دير نمتوانيم بوييم

اگر شارع در جاي حتماً نياز به امضاي صريح شارع است، يعن از عقلايه براي ارتاست، بل که عدم ردع شارع در آن کاف
تصريح کرد که اين ارتاز عقلاي مورد قبول من است، سمعاً و طاعةً، اما در ارتازات عقلائيه نمتوانيم عدم ردع شارع را

کاف بدانيم.

اما در مورد حم عقل، که در اينجا بايد بين عقل و عقلاء فرق بذاريم، اگر قائل بويد: عقل مگويد: در رجوع جاهل به عالم
فرق نيست، لذا در همه علوم يا در علوم که احتمال مدهيم براي ظن که براي مجتهد حاصل مشود دخالت داشته باشد،

قائل به عدم فرق است، اين اطلاق که بوييم: از جهت عقل، ي ملاک عموم و مطلق دارد، ثابت نيست و در اينجا دير مسئله
حجيت را عقل قبول نمکند.

بنابراين اگر مسئله به ملاک يا ارتاز برگردد، اشالاتش همين مواردي بود که عرض کرديم.

ممن است که شارع در شرعيات براي ظن مجتهد اعتبار خاص را قائل شده باشد، همان حرف که مرحوم مقدس اردبيل(ره)
مزد، که اين ظن براي کس که اهليت آن را دارد حجيت است، ول کس که اهليت ندارد نه، لااقل در محدودهي شرع، به

حصول اين ظن احتمال اعتبار نمدهيم، که همين احتمال جلوي حم عقل را در اينجا مگيرد.

کلام مرحوم خوئ(ره) در اشال بر اين سيره عقلائيه

اينجا در فرمايشات مرحوم خوئ(ره) در تنقيح اين مطلب وجود دارد که اين سيره عقلائيه مردوعةٌ، براي اينه اگر سيره بر اين
باشد، که فرق بين ح و ميت نيست، به ضميمهي اينه تقليد اعلم را لازم بدانيم، لازمهاش اين است که بوييم: از زمان شروع

غيبت کبري إل الآن، چون مدانيم که مجتهدين با هم اختلاف نظر دارند و مدانيم که اختلاف رتبه هم دارند، لذا مدانيم که
ي از اينها اعلم است، پس بايد از ي از اينها تقليد کرد و اين برخلاف ضرورت مذهب اماميه است.

تعبيرشان اين بود که اگر اين گونه باشد، لازمه اش اين است که ائمه(عليهم السلام)، ائمه سيزده گانه بشوند و اين برخلاف
ضرورت مذهب است.

لذا از اين بيان خواستهاند استفاده کنند که اين سيره مردوعه است، يعن اگر عقلاء هم سيرهشان بر اين باشد که فرق بين ح و
ميت در جميع علوم نيست و بناء عملشان هم بر همين باشد، باز مگوييم: اين سيره عقلائيه ردع شده، چون مستلزم ي چنين

تال فاسدي است.

نقد و بررس کلام مرحوم خوئ(ره)

حال مخواهيم ببينيم که آيا اين بيان درست هست يا نه؟ قبلا در جواب مرحوم اردبيل(ره) گفتيم که چه اشال دارد، اگر



گويد: مخير است و اين تالاز اينها اعلم است، از او تبعيت کند و اگر هم تشخيص نداد، عقل م انسان تشخيص داد که ي
فاسدي ندارد.

آيا عامه که به ائمه اربعه و فتاوايشان عمل مکنند، مگويند که خلفا از خلفاي اربعه، خلفاي ثمانيه مشود، آيا چنين چيزي
لازم مآيد؟ اصلا اين چه ارتباط با مسئلهي امامت دارد، اگر فرضاً از بعد از غيبت تا به حال ي مجتهد بيشتر نداشتيم، چه

مفرموديد؟ مگفتيد که از همين ي مجتهد بايد تقليد کرد، بدون اينه لازم بيايد که ائمه(عليهم السلام)، ائمه سيزده گانه بشود،
بدون اينه خلاف ضرورت مذهب لازم بيايد.

پس اينه بوييم: اينهاي که سيرهي عقلائيه را از جهت صغروي پذيرفتهاند، ول فرمودهاند که شارع اين سيره را ردع کرده، اين
درست نيست.

عدم ردع اين سيره با اجماع

نيست، قبلا از بزرگان گفتهاند که اگر هم سيره را بپذيريم، اين سيره «مردوعةٌ بالاجماع»، اين فرمايش هم فرمايش درست بعض
نظرات فقها را از زمان شيخ مفيد(ره) بررس کرديم و ملاحظه فرموديد که نه قول به عدم جواز در نزد اماميه اجماع است و نه
قول به جواز در نزد عامه اجماع است، بله در هر دو محل خلاف است، لذا اگر با اجماع بخواهيم سيره عقلائيه را رفع کنيم،

اين هم نمشود.

عدم رادعيت ادله حجيت فتوا

مرحوم آقاي حيم(ره) در مستمس فرمودهاند: اين طور مگوييم که در جاي که بين فتواي ميت و ح اختلاف باشد، در اينجا
اصلا ادلهي حجيت، فتواي ميت را نمگيرد، بله آن متخالفين را شامل مشود که هر دو ح باشند.

اين فرمايش هم درست نيست، چون بحث در صورت مخالفت نيست، بله مخواهيم حت در صورت موافقت ببينيم که به قول
ميت که قولش هم موافق با احياست متوانيم استناد کنيم يا نه؟

بنابراين آنچه که به سيره در اينجا مشود اشال کرد، اين است که اولا اين سيره را به عنوان ي بناي عمل در ما نحن فيه
نداريم، که بوييم عقلاء در مسائل شرعيه و در باب تقليد، برايشان ح و ميت فرق نمکند، همچنين گفتيم که چنين چيزي

نداريم که به ملاک يا ارتاز برمگردد، که اشالات آنها را هم عرض کرديم.

اين هم دليل دوم، پس تا اينجا دليل اول و دوم اينها بر جواز تقليد ميت ناتمام بود و دليل سوم دارند که استصحاب است، که
پيش مطالعه کنيد، که بينيم آيا درست است يا نه؟

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


