
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۶ خرداد ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دليل سوم بر عدم جواز تقليد ميت

سومين دليل که براي عدم جواز تقليد ميت در تقليد ابتدائ عنوان شده، دليل است که مرحوم مقدس اردبيل در رسالهاي که
در جواز تقليد ميت دارد اشاره کرده‌اند. اين دليل را ذکر مکند و بعد مورد مناقشه هم قرار دادند.

دليل اين است که «المجتهد إذا مات لسقط بموته اعتبار قوله شرعا بحيث لا يعتدّ به‌»، اين دليل دو مقدمه دارد: مقدمهي اولش
اين است که وقت مجتهد مرد، قول آن مجتهد به سبب مردن، شرعاً از اعتبار ساقط مشود. مقدمهي دوم اين است که «و ما

هذا شأنه لا يجوز الاستناد إليه شرعا»؛ کس که قول او شرعاً اعتباري ندارد، استناد به او هم شرعاً جايز و صحيح نيست.

نظير اين دليل در برخ از کلمات ديران و همچنين در برخ از کلمات عامه هم آمده است. عبارات که ديروز از فخر رازي در
المحصول خوانديم، ايشان هم آنجا گفته بود «لا قول للميت».

ابتدا لازم است ببينيم اين مقدمه اول را چونه بايد اثبات کرد؟ براي اثبات اين مقدمه اول دو بيان وجود دارد؛

بيان اول در اثبات مقدمه اول

بيان اول اين است که ما اين را در وادي اجماع ببريم، به اين معنا که بوييم اگر مثلا در ي زمان صد نفر مجتهد داريم، رأي
ي از اينها با بقيه مجتهدين مخالف است، الان در زمان که اين مجتهد حيات دارد، اجماع منعقد نمشود، مخصوصاً روي

مبناي اجماع دخول، که در زمان گذشته برخ از بزرگان مثل خود مقدس اردبيل اجماعات را که اکثراً ادعا مکرد، اجماعات
دخول است، اما م‌گويند به مجرد اينه اين مجتهد مخالف مرد، اجماع منعقد مشود، و ما متوانيم به عنوان ي دليل بر

مسئله شرعيه اقامه کنيم. اين کشف از اين مکند که بعد از آن که مرد، دير قول اين مجتهد اعتباري ندارد.

اگر مگوييم بعد از مردن، اجماع منعقد مشود، معنايش اين است که اين مجتهدي که مخالف بود، بعد از ممات، قول او
اعتباري ندارد و از اعتبار ساقط شده، چون اگر مگفتيم قول او اعتبار دارد باز هم نبايد اجماع منعقد شود، اما حالا که

مگوييم اجماع منعقد مشود، معنايش اين است که قول او اعتباري ندارد. پس اين دليل مشود بر اينه قول مجتهد، بعد از

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مردن او از اعتبار ساقط است.

نقد استاد محترم بر بيان اول

قبل از توضيح بيان دوم، بايد ديد اين بيان اول تام است يا قابل مناقشه است؟ بر اين بيان اشالات وارد است:

اولين اشال اين است که در فرض چنين بيان صحيح است که ما اجماع را از باب دخول معصوم(ع) در بين مجمعين حجت
بدانيم. در اجماع دخول گفته‌اند مخالفت ي نفر يا دو نفر مضر به اجماع است، اما روي مبناي متأخرين که اجماع را از باب
حدس حجت م‌دانند، مخالفت ي نفر و دو نفر و سه نفر و پنج نفر و ده نفر، ضربهاي به اجماع وارد نمکند. بنابراين اشال
اول اين است که اين دليل روي اين مبناست که اجماع را روي مبناي متقدمين حجت بدانيم که عبارت از اجماع دخول باشد.

اشال دوم اين است که بين اين استدلال و ما نحن فيه، فرق وجود دارد. در ما نحن فيه مخواهيم بوييم اگر ي مجتهدي بود
از دنيا رفت، آيا ديران متوانند به قول او استناد کنند يا نه؟ ديران متوانند به او رجوع کنند يا نه؟ اين دليل فقط از حيث

الاطلاق ندارد. ما دنبال ي کند. بعبارة أخري اين دليل دلالت بر سقوط قول ميت علانعقاد اجماع و عدم انعقاد اجماع بحث م
دليل هستيم که بويد اگر مجتهدي مرد، قول او مطلقاً ساقط مشود، اما اين دليل فقط دلالت دارد که از حيث انعقاد اجماع و

عدم انعقاد اجماع اين مردن تأثير دارد. وقت که مرد، علماي زمان واحد متفق القول هستند، الان اجماع تشيل مشود.

پس اين هم اشال دوم که اين دليل از حيث انعقاد و عدم انعقاد اجماع دلالت دارد، در حالکه مدعا اين است که ما بوييم قول
فتوا دارند، پنج نفر ي که ده نفر فقيه است، پنج نفر ي زمان در مسائل خلافيه، در ي حت ميت مطلقاً ساقط است، يعن

فتواي دير، مسئله خلاف است، اگر هر ي از اين پنج نفر مرد، مخواهيم بوييم آيا ديران متوانند به قول اينها رجوع کنند يا
نه؟ بحث از حيث اعتبار و عدم اعتبار قول ميت مطلقاً است، اما اين مقداري که اين دليل دلالت دارد از حيث سقوط و عدم

سقوط از حيث انعقاد اجماع و عدم انعقاد اجماع است.

صد نفر عالم بودند، ي زمان ال است. زيرا درست است در يعد اجماعش هم محل اشال سوم اين است که در همان باش
نفر مخالف بوده، اين ي نفر مخالف، مانع از انعقاد اجماع شده بود. حالا اين ي نفر مرد. ‐ دقت کنيد که چه خلط در اينجا

شده‐ اين ي نفر مرد، الان مگوييم إنعقد الاجماع، اما اين انعقاد اجماع به علت سقوط قول او از اعتبار است؟

بعبارة أخري در اشال سوم مگوييم شما بايد فرض را جاي بياوريد که اين شخص در زمرهي مجمعين باشد و قولش از
اعتبار ساقط شده باشد. بعد از مردن اصلا ذاتاً مثل اينه اين آدم از اول نبود. اگر ي کس از اول هنوز به دنيا نيامده، آيا

متوانيد بوييد قولش ساقط از اعتبار است؟ بعبارة أخري سقوط قول او از اعتبار، از باب سالبه به انتفاء موضوع است، اصلا
الان داخل مجمعين نيست، مثل اينه از اول به دنيا نيامده بود. الان اجماع به چه تحقق پيدا مکند؟

بيان مرحوم شيخ در اثبات مقدمه اول

بيان دوم که بيان مرحوم شيخ انصاري است، م‌فرمايد: «لك أن تقرر الدليل عل وجه آخر و هو أن قول الميت إذا وافق قول
أحد الأحياء فالعمل بقوله ليس تقليدا للميت بل تقليد للح»؛ مرحوم شيخ فرموده اين قول ميت که حالا از دنيا رفته، اگر موافق

عدم اعتبار تعيين المفت است، «بناء عل ر تقليد ميت نيست، تقليد حاز أحياء باشد و شما به آن عمل کرديد، اين عمل دي ي
ف التقليد الذي هو شرط لصحة العمل كما لعله الأقوى»؛ بنابر اينه بوييم مفت اعتبار ندارد، يعن اعلميت معتبر نيست. «و إن
لم يوافق قول أحدهم كان مخالفا لأقوال أهل العصر»؛ اگر قول ميت با قول ي از اين أحياء موافق نباشد، نتيجهاش اين مشود



که قول آن ميت با قول تمام اين أحياء مخالف مشود و اين مشود مخالف با اجماع. يعن اگر تمام علماء ي نظر دارند، ميت
ي نظري داشته، الان بخواهيم به ميت رجوع کنيم، قول آن ميت با اجماع مخالفت پيدا مکند. «و معلوم البطلان بالإجماع بناء

عل حجيته من باب اللطف فالتقليد للميت دون الح لا ينفك عن مخالفة الإجماع قطعا فتأمل»؛ بنابر حجيت اجماع از باب
لطف، پس تقليد از ميت جداي از مخالفت اجماع نيست.

نقد استاد محترم بر کلام مرحوم شيخ

بيان مرحوم شيخ دو قسمت دارد: ي ميت که قول موافق أحياء داشت، ي قول داشت ‐حالا هنوز مخالف را بايد تقسيم
کنيم‐. الان رجوع به آن ميت که مکنيم اگر آن ميت قولش موافق اين احياء باشد، اين تقليد، تقليد ميت نيست، تقليد ح است

(روي اين مبنا که بوييم در مفت أعلميت معتبر نيست و تعيين در کار نيست).

همين قسمت را ابتدا بررس کنيم. اولا اگر کس در تعريف تقليد گفت «العمل استناداً إل فتوي مجتهد معين»، تقليد را به عمل
در حالکه استناد به فتواي مجتهد معين دارد، اينجا چطور تقليد ميت نيست؟ زيد مگويد و لو آن ميت موافق با أحياء است،

اما من به استناد قول او مخواهم عمل کنم. پس اين تقليد، مشود تقليد ميت.

تا الان اين عبارت که شيخ فرموده که مقداري اجمال هم دارد، «بناء عل عدم اعتبار تعيين المفت ف التقليد»؛ ما اگر بخواهيم
روي اجمال عبارت شيخ عمل کنيم و بوييم مرحوم شيخ مفرمايد در تقليد، تعيين مفت لازم نيست، که ي وجهش هم اين

است که بوييم اينهاي که مخواهند بر مرحوم امام باق بمانند، مگويند به ي از نظرات أحياء، تعيينش هم لازم نيست، فقط
بايد قولش مطابق با قول ي از اينها باشد تا تقليد محقق شود، چون ي از مبان و تعاريف تقليد اين بود که تقليد يعن اين که

عمل، مطابق با قول ي مجتهدي باشد.

اشال دوم ما به مرحوم شيخ اين است که «بناء عل عدم اعتبار تعيين المفت ف التقليد» که اصلا بوييم در تقليدي که شرط
براي صحت عمل تعيين مفت لازم نيست، همين که عمل مطابق با قول ي از مجتهدين باشد کاف است، شما چرا مگوييد اين

تقليد، تقليد ح است؟ بايد بوييد اين تقليد، نه تقليد ميت است و نه تقليد ح است، به چه دليل مفرماييد «هذا ليس تقليداً
للميت بل تقليدٌ للح»؟

دقت کنيد؛ طبق همين مبنا، يعن دير کاري به اعلميت نداشته باشد، اصلا بوييم مراد شيخ اين است که عل عدم اعتبار تعيين
المفت ف التقليد، يعن همين که عملت مطابق قول ي از اينها باشد کاف است، لازم هم نيست معين باشد. خب اگر لازم

زده موافق با احياء، عمل اين هم مطابق با اينهاست، پس اين نه تقليد ح نيست معين باشد، الان فرض اين است که ميت حرف
است نه تقليد ميت.

در شق دوم؛ شق دوم اين است که اگر قول ميت مخالف با اقوال زمان بعد باشد، ايشان فرمودند اين مخالف با اجماع مشود.

مخالف با کدام اجماع مشود؟ اجماع در زمان خود ميت مضر است، قول ميت اگر در زمان خود ميت مخالف با اجماع باشد
قولش مضر است، اما اگر در زمان خود ميت اجماع نبوده، اينجا قول ميت اشال ندارد. لذا اين بيان که بوييم «فتقليد

فتأمل» را آوردند که اين بيان، بيان» عن مخالفة الاجماع»، درست نيست. لذا خود مرحوم شيخ هم در آخر ي الميت لا ينف
است که نياز به تأمل دارد.



ات اخلاقن

خب حالا بعض از آقايان تذکر دادند که چهارشنبهها نات هم گفته بشود براي همه ما مفيد باشد، ي عنوان که وجود دارد در
کتب اخلاق و شايد حالا آنطوري که بايد و شايد هم به آن توجه نمشود مسئلهي «إخفاي عبادت» است.

هم که دارد، باز اين عملش را در مرئ دهد با تمام شرائط و خصوصيات با قصد قربتکه انجام م آن عبادت انسان اولا يعن
و منظر و رؤيت مردم قرار ندهد.

و منظر عبادت ه انسان در مرئمطلوبتر است، تا اين شود که اين نوع عبادت براي خداوند خيلاز مجموع روايات استفاده م
کند.

البته ي استثناي دارد؛ ما ي عبادات اجتماع داريم، مثل حج، نماز جمعه، نماز جماعت، اما آن عبادت که واقعا و واقعاً
مطلوب اول براي خداوند است و محبوبيت براي خداوند دارد؛ عبادت است که انسان در پنهان انجام مدهد. عبادت خودش

را إخفاء کند و نذارد ديران بفهمند که او اهل نافله است، او اهل صدقه دادن است، او اهل نماز شب است.

اگر واقعاً انسان تمايل به اين پيدا کند که رفيقش بفهمد که اهل نماز شب است، اين ولو اين که وقت هم دارد نماز مخواند قربة
ال اله مخواند، اما کنارش و خارج آن تمايل به اين داشته باشد که اين بداند که اين اهل نماز شب است، اين اثري ندارد.

إخفاي عبادت ي ارتباط مخصوص و ويژه بين انسان و خدا ايجاد مکند. هيچس هم از اين ارتباط خبردار نخواهد شد. اگر
من ميل به اين پيدا کنم که رفيقم بفهمد که من اهل نافله هستم، اهل ذکر هستم، اهل نماز شب هستم، قطعاً اين ارتباط ايجاد

نمشود و واقعاً همه چيز در همين است.

بين انسان و خدا از اين طرق که هست، عبادات که وجود دارد، ي ارتباطهاي بين انسان و خدا ايجاد مشود، اما به نظر
مرسد که آن انسان که ارتباط مخف بين خودش و خدا وجود دارد، که حت در زندگ، زن و بچهاش هم شايد متوجه نشوند.

داشتيم بزرگان که هفتاد سال اهل نماز شب بودند، اهل تهجد بودند، دو ساعت به اذان هم بلند مشدند، اما تا روزهاي آخر
عمرشان حت اولادشان متوجه نشدند که اينها اهل نماز شب هستند. خوشا به حال اينها. انسان اگر اين ارتباطش روشن شود،

آن اثر از بين مرود.

بزرگان مفرمايند که در اين ارتباط مخصوص و مخف، ي آثار عجيب وجود دارد، ي انوار عجيب وجود دارد، ي عنايات
واقعاً خاص وجود دارد که رسيدن به آن خيل مشل است. بالاترش آنجاي است که انسان خوف از اين داشته باشد که ديري

بفهمد. بايد به اينجا برسد.

اينه نبايد انسان ميل به اين داشته باشد تمام اينها آثارش را از دست مدهد، در همهي عبادات است، منتها ي عبادات استثناء
شده، مثل نماز جماعت، نماز جمعه، ي عبادات اجتماع داريم که خب به عنوان شعائر است، آن ي آثاري براي خودش
دارد، اصلا شارع آمده فرموده بايد اينطور بصورت آشار باشد، ول روح و اصل عبوديت اينطور نيست. اصل عبوديت با

إخفاء ملازمه دارد.

روايت است در بحار، جلد 70، صفحه 251، «أعظم العبادة أجراً أخفاها»؛ بزرگترين عبادتها از نظر أجر، مخف‌ترين آن است.

عرض کردم اين مخف، يعن حت به اين حد برسد که انسان بترسد از اينه رفيقش بفهمد. البته حالا در ي حدي که انسان بايد



ظاهر مسلمان و ظاهر تعبد را داشته باشد، در آن حدش که خود اسلام هم سفارش مکند، اول وقت است برويم نماز جماعت،
اول روز جمعه است برويم مثلا کم کم براي نماز جمعه. ول در آن وادي که انسان واقعاً بخواهد عبادت خالص و محض براي

خدا انجام دهد، خفا، از شرائطش است.

لذا بزرگان ما از خدا تمن مکردند که جاي باشند کس نباشد، تنها باشند، خودشان باشند، يعن آنجا دير لذيذترين زمان
براي اينها آن موقع بوده است. بالاخره اين چيزهاي معنوي ي تمثيلهاي ظاهري و مادي هم خداوند برايش قرار داده است.

بزرگ با او داشته باشد، به ي جلسات خاص الخاص خواهد يعلاقه دارد، دلش م که خيل کس فرض کنيد انسان به ي
علاقهمند است، وقت مرود در حضور او مخواهد بنشيند، دلش نمخواهد حت ي کس ديري هم نشسته باشد، مخواهد

فقط خودش باشد و او، بتواند با او صحبت کند، در ي مرحلهي خيل خيل بالا و بنهايتش بين انسان و خداست.

اين نه براي اين است که خلوص بيشتر باشد، در ذهن نوع مردم اين است که اگر انسان مخف عبادت کند، خلوصش بيشتر
است، آن هم هست، اما جهت مهم در خفاء عبادت؛ اين است که در عبادت مخف ي آثار مخصوص براي خودش قرار داده

شده که در عبادت که در مرئاست آن آثار قرار داده نشده است.

عنوان عنوان خلوص ي دهد، ولما در روايات داريم که هر چه عبادت انسان خالصتر باشد، خدا اجر بيشتري هم به او م
است، عنوان اخفاء ي عنوان ديري است.

آنوقت از آنطرف در بعض از روايات داريم «من شَهر نفسه بِالعبادة فاتَّهِموه عل دِينه ؛ فإنَّ اله عزوجل يبغض شُهرةَ العبادة و
شُهرةَ اللّباسِ»؛ کس که خودش را مشهور به عبادت کند، بويد من اهل عبادت هستم، اهل نماز شب هستم، اهل کذا و اينها

هستم، او را نسبت به دينش متهم کنيد، خدا هم نسبت به چنين کس بغض دارد.

اين اصلا به درد خداوند نمخورد، يعن قابل عرضه به درگاه اله نيست که انسان ي عبادت که مردم فهميدند را بيايد براي
خداوند عرضه کند.

ما واقعاً بايد عادت کنيم. اين معنا را از خود خداوند استمداد کنيم، عمر انسان خيل سريع مگذرد و متأسفانه هر چه هم
مگذرد، همان جملهاي که امام(رضوان اله عليه) مرر مفرمودند که از ايشان وقت توصيهاي مخواستند مفرمودند که تا
جوان هستيد، قدرت داريد براي خودتان کاري کنيد، ي از کارهاي مهم همين است، بتوانيم خودمان را عادت دهيم به عبادات

مخف، ببينيم آيا واقعاً در عبادات مخف لذت مبريم يا وقت جلو ايستاديم براي نماز جماعت آنجا بيشتر لذت مبريم؟

گاه اوقات انسان وقت امام جماعت مشود، وسوسه نفس است، مگويد حالا من امام جماعت شدم، بايد قرائت بهتري
داشته باشم، صحيحتر داشته باشم، توجهم به خدا در نماز بيشتر باشد. اينها همهاش وسوسه است. اگر انسان در عبادت مخف
اين نات را رعايت کرد، در عبادت مخف احتياط کرد، نمازش را چند بار خواند، ذکر را کاملا با دقت گفت، بدون اينه غلط

باشد آن براي انسان هنر است.

شما ببينيد مرحوم امام عبادات که به عنوان نماز جماعت مخواندند، خيل سريع و خيل عادي است. اما فرض کنيد عبادات
مخفيشان که اينطور نبوده که ما خودمان را عادت دهيم به عبادات مخف، در اين عبادات به انسان چيزهاي زيادي داده مشود.

يعن واقعاً خود انسان هم نمداند که چه برکات دارد. هم از جهت علم، هم از جهت مادي، از همه جهات.



خودمان را عادت دهيم که إن شاء اله عرض مشود که وقت انسان در روزهاي آخر عمرش بود، بتواند واقعاً با ي آرامش بر
خداوند تبارک و تعال وارد شود.

غاً وفُر ةيامالْق ميو مفُهحص رتَم الَّذِين مفَه ِهبِر نصٍ مبِخَال ملَهامفَع ِهرس نصٍ مبِخَال لُوهاماداً عبع هنَّ لاين روايت هم هست که «ا
اذَا ۇقفُوا بين يدَيه تَعالَ مَها من سرِ ما اسروا الَيه»، براي خداوند بندگان است که اينها با خدا معامله کرده‌اند با خالص از

سر خودشان، يعن با اعمال که در سر و پنهان خودشان با خداوند داشته‌اند. خدا هم مفرمايد حالا که شما خالص از
پنهانتان را تحويل من داديد، بهترينش را تحويل من داديد، من هم بهترين را به شما تحويل مدهم، اينها کسان هستندکه

نامههاي اعمالشان را وقت مرور مکنند خال است، تا نامه عملش جلوي آن شخص مرسد يعن اول که دارند مآورند چيزي
نيست.

اين خيل عجيب است، حالا اين چيزي نيست يعن گاه اوقات انسان نمخواهد حت ملائه هم بفهمند، نمخواهد آنهاي که
موکل در نزد خدا هم هستند بفهمند. اين چيست؟ معنايش را دير آدم نمتواند بفهمد، فقط خدا بداند.

چه بسا ما بتوانيم بوييم از آن نيت خالص انسان در ي عمل شايد ملائه هم نتوانند متوجه شوند. حالا اين را من نمدانم شما
اگر تتبع کرديد، يا دقت کرديد ببينيد چنين چيزي هست در روايات يا نه؟

ما ملائه‌اي داريم که اعمال انسان را منويسند و ثبت مکنند، اما همين اعمال ظاهري است، آنچه که بين خود انسان و قلب
انسان و خدا م‌گذرد ظاهراً آنها متوجه نمشوند. روي همين حساب، نامه اعمال چيزي در آن ثبت نمشود، خدا آن نامه

اعمال را پر مکند از آن اعمال پنهان که اين شخص انجام داده. اين خيل براي انسان مهم است.

خداوند همه ما را به خالصترين عباداتش إن شاء اله موفق بفرمايد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


