
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث به اينجا رسيد که آيا ظن که حاصل از انسداد است، يعن ظن مطلق يا مطلق الظن، مطقاً حجيت دارد، هم براي مجتهد و
هم براي عام، يا اينه فقط اين ظن اختصاص به مجتهد دارد و شامل عام نمشود؟

شود بيان کرد اين است که ما وقتآنچه که در اينجا م مفصل اين بحث بايد در جاي خودش در اصول مطرح شود، اما اجمالا
مقدمات دليل انسداد را بررس مکنيم و بعد از اينه به تماميت مقدمات دليل انسداد قائل مشويم، نتيجه دليل انسداد بر فرض

تماميت مقدماتش؛ حجيت ظن است و فرق نمکند که اين ظن براي مجتهد حاصل شود يا براي غير مجتهد حاصل شود.

عرض کرديم که نظر والد بزرگوار ما(دام ظلّه) در کتاب تفصيل الشريعه اين است که دليل انسداد، ظن را فقط براي مجتهد
حجت قرار مدهد و ظن انسدادي را به ظنون خاصه تشبيه کردند و فرمودند همانطور که در ظنون خاصه، ظن حاصل از خبر

واحد براي مجتهد حجيت دارد، در ظن انسدادي هم بايد همين حرف را زد.

ديروز اشاره کرديم که گرچه ما متوانيم ي وجه براي اين مشبه به ذکر کنيم و بوييم خبر واحد چون احتمال وجود معارض
براي او هست، احتمال مخصص براي او هست، پس نتيجةً براي مجتهد بايد حجت باشد اما براي غير مجتهد نمشود حجت

ر را مجموعاً بررسسيره عقلائيه يا آيه نفر يا أدله دي باشد، اما عرض کرديم که خود ادله حجيت خبر واحد، اطلاق دارد، وقت
کنيم، ادله حجيت خبر واحد مگويد «خبر الواحد حجةٌ»، حجيت دارد، اختصاص هم به مجتهد ندارد. خبر واحد همانطور که

براي مجتهد حجيت دارد، براي عام هم حجيت دارد، منتها آيا به صرف اين، عام متواند عمل کند يا خير؟ آن ي بحث
ديري است.

حجيت خبر واحد و ظن

ما وقت مگوييم أدله حجيت خبر واحد، خبر واحد را حجت قرار مدهد، مگوييم اين حجةٌ شرعية، اما آيا به صرف اين،
متواند عام عمل کند يا خير؟ اين بحث ديري است. بله، همانطور که مجتهد به صرف آن خبر نمتواند فتوا بدهد، عام هم

به مجرد آن نمتواند به نتيجه برسد، اما اين غير از مسئله حجيت است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بله، ي بحث واقع شده و آن اين است که آيا همانطور که ادله تقليد شامل فروع مشود، شامل مسائل اصول فقه هم مشود يا
داند آيا خبر واحد حجيت دارد يا نه؟ اين عامخواهد به اين خبر واحد عمل کند، نمالان م لقائل أن يقول؛ اين عام نه؟ يعن

در خود حجيت خبر واحد، بايد مقلد باشد و اين بحث واقع شده که آيا در اينجا تقليد جريان دارد يا نه؟ (که ما هم بعداً در مسائل
اصول فقه مرسيم و اين را عرض مکنيم).

البته دو بحث در اينجا است؛ ي بحث اين که عام همانطور که در مسائل فقه و احام فرع تقليد مکند، در مسائل اصول
الفقه هم متواند تقليد کند يا نه؟ بويم من به اين مجتهد رجوع کردم، اين مجتهد چون اجماع را حجت مداند من هم حجت

مدانم، چون خبر واحد را حجت مداند من هم خبر واحد را حجت مدانم.

بحث دير اين است که اگر کس خودش تمن از استنباط دارد، اما الان در مسائل اصوليه نرفته استنباط کند، آيا در خصوص
ه استنباط پيدا کرده، اما الان مجالطلبهاي است که درسهاي خارج را هم خوانده، مل تواند تقليد کند؟ يمسائل اصوليه م

ندارد برود فحص کند که آيا خبر واحد حجيت دارد يا نه؟ در خصوص اين مسئله اصوليه برود مقلد زيد شود، زيد مگويد خبر
الواحد حجةٌ، من هم قبول مکنم، اما در استنباط از اين خبر واحد، خودش دير نظر بدهد.

عل کل حال؛ ما وجه براي اختصاص پيدا نرديم، ي وجه که بوييم حجيت خبر واحد مطلق نيست، يعن در ظن
انسدادي چرا بوييم اختصاص به مجتهد دارد؟ در ظن انسدادي مگوييم بعد از اينه علم به احام واقع منسد است، احتياط
امان ندارد، اجراي برائت در همه مسائل و احام نمشود، بعد از اين مقدمات مگوييم الظن حجةٌ، اين ظن حجيت دارد، هم

.براي مجتهد هم براي مقلد و عام

البته عرض کرديم اين فرمايش مرحوم آقاي خوئ که فرمودند براي مقلد، ظن حاصل نمشود، اين کليت ندارد، در بعض از
موارد ممن است براي مقلد ظن حاصل شود. الان اگر کس برود در ي مسئلهاي پنجاه تا از فتاواي اموات را کنار هم

بذارد، فتاواي احياء را هم بذارد، بعد ببينيد در اين اموات، امثال علامه و محقق و ابن ادريس و شيخ طوس و شيخ مفيد
است، احياء هم مثلا چند نفر اينها هستند، از قول آنها ظن به حم واقع پيدا مکند، متوانيم بوييم در بعض از موارد براي

عام مظنه حاصل مشود، اما اين نادر است. اما اگر ظن حاصل شد و قائل شديم به اينه دليل انسداد حجيت دارد، اين
.شود و هم عاممطلق است، هم شامل مجتهد م

حالا خود اين مسئله، ي مسئله اجتهادي است، اينه آيا ظن مطلق، مطلقاً حجت است، للمجتهد و العام، ظن خاص مطلقاً
حجت است؛ للمجتهد و العام؟ اگر ما مسئله را روي اين فرض مآوريم، اگر زيد عام از کس تقليد کرد که او گفت ظن

انسدادي حجيتش مطلق است، آن وقت چه مفرماييد؟ خود همين ي مسئله اجتهادي است. بايد اجتهاد کرد.

چون بالاخره خود همين هم ي ،مجتهدي گفت ظن مطلق مطلقا حجيت دارد؛ هم براي مجتهد و هم براي عام حالا اگر ي
مسئله اجتهادي و استنباط است، ممن است ي اصول بويد مقدمات دليل انسداد، ظن را مطلقاً حجت قرار مدهد، آن هم

مطلقاً للمجتهد و للعام. اگر چنين شد، ما دير بايد قائل شويم که ظن انسدادي هم حجيتش حجيت مطلقه است.

بنابراين اين اشال مرحوم آقاي خوئ که بوييم براي عام ظن حاصل نمشود، قابل مناقشه است. اين اشال والد بزرگوار
ما که بوييم ظن انسدادي به مجتهد اختصاص دارد نيز قابل مناقشه است. تنها اشال که در اينجا مسلم الورود است اين

است که ما بوييم مقدمات دليل انسداد تام نيست.

مرحوم ميرزا که قائل است به اينه تقليد ميت ابتداء جايز است روي اين مبناست که دليل انسداد را تام مداند به نظر مرسد



تنها اشال، اشال مبناي است بوييم در اينجا مقدمات دليل انسداد تام نيست.

اما اين دو اشال دير، که ي اشال صغروي است که مرحوم آقاي خوئ فرمودند بوييم ظن براي عام حاصل نمشود.
که ما گفتيم قد يحصل و قد يتفق. اشال دوم اينه بوييم حجيت ظن فقط براي مجتهد است، که ملاحظه فرموديد اين هم محل
اشال است و جوابش اين است که گفتيم آن بعد از مرتبه حجيت است. بعد از اينه مگوييد خبر الواحد حجةٌ، آن وقت بحث

بعدي اين است، آيا مجتهد بلافاصله متواند عمل کند يا نه؟ مگوييم نه. عام هم همينطور است. ول اين بعد الفراغ عن
الحجية است.

ي وقت مگوييم از اول خبر واحد فقط براي مجتهد حجت قرار داده شده، آنوقت نتيجهاش اين مشود که خبر واحدي که در
فقه است، خبر واحدي که در اخلاقيات است، خبر واحدي که در امور دير است، بوييم اصلا اينها به درد عام نمخورد،

کما اينه ملاحظه کرديد وقت مگوييد خبر واحد حجيت دارد، مگوييد ي از شرائطش اين است که بايد سندش را هم ديد.

اينجا باز عام هم گرفتار همين است، عام هم بايد ببينيد اين افرادي که واقعاً در سند هستند، آيا درست است يا درست نيست؟
ول اينها بعد الفراغ است، يعن بعد از اينه شما در اصول اثبات فرموديد که خبر واحد حجيت دارد، مآييد مگوييد براي

عمل به خبر واحد شرط است که سند آن را ببينيد، شرط است معارض آن را بررس کنيد، اينها شرائط است که مطرح
مشود. اين ي نظر.

نظريه اخباريين و استدلال آنها بر تقليد از ميت

عرض کرديم نظريه دوم در باب تقليد ميت را أخباريين قائل هستند، که م‌گويند تقليد ميت به نحو ابتدائ جايز و صحيح است.
گفته‌اند اينه اخباريها تقليد ابتدائ ميت را جايز مدانند،‐ الان هم همينطور است، اخباريهاي هم که الان داريم مثلا از

بعض از فقهاي دويست، سيصد سال پيش تقليد مکنند‐ اينها روي اين مسل خودشان است که مگويند اصلا اين تقليد
مصطلح اصول را ما قبول نداريم، تقليد مصطلح اصول يعن اينه ما به ي مجتهد رجوع کنيم که اين مجتهد بعد از آنه ادله

را ديده، آن نظري را که خودش استنباط کرده و به آن رسيده، آن نظر را مدهد، عام هم همان نظر را عمل مکند. اين مشود
.نزد اصول تقليد اصطلاح

اخباريها اصلا اين اساس را قبول ندارند. مگويند تقليد يعن رجوع به ي مجتهد از باب اينه او راوي حديث است، از باب
اينه او راوي است و نقل روايت مکند ما به او رجوع مکنيم، نه از باب اينه خودش نظر مدهد و استنباط مکند. ما به

مجتهد از اين باب رجوع مکنيم که مجتهد، راوٍ للحديث و ناقل للحديث است. بعد مبرند تحت کبراي کل مگويند در راوي،
حيات معتبر نيست.

الان فقهاي خود ما اين همه روايات که در کتب رواي هست و بر طبق آن فتوا مدهند، هيچکس نم‌گويد که راوي آن مرده
است. در راوي، حيات معتبر نيست. پس اخباريها روي مسل خودشان م‌گويند اولا رجوع به مجتهد، از باب رجوع به راوي

است، کبراي کل هم اين است که در راوي، حيات معتبر نيست. اينها را ضميمهي هم مکنند و مگويند تقليد ابتدائ ميت
جايز است.

نقد مبناي بر کلام اخباريين

بر کلام اخباريين نيز؛ هم اشال مبناي شده و هم اشال بنائ شده است.



اما اشال مبنائ؛ اصوليين مگويند ما اصلا اين مبنا را قبول نداريم، ما وقت از ادله تقليد مشروعيت تقليد را استفاده مکنيم،
ادله‌اي که دلالت بر حجيت فتواي مفت دارد، مگويد رجوع به مفت از باب اين است که او فقيه و ناظر در حلال و حرام است،

نه ناقل حلال و حرام.

رجوع کنيد که «نظر ف گويد به کس‌در آن روايات مقبوله و حسنه تعابيري که وجود داشت را دقت کنيد؛ در آن روايات م
حلالنا و حرامنا»؛ اين «نظر» غير از «نقل حلال و حرام» است. «نظر در حلال و حرام مکند»، «يعلم شيئاً من قضايانا» يا

«عرف احامنا»، يا در همين آيه شريفه نفر که مگويد «آن کس که منذر است بايد فقيه باشد، نه مجرد اينه ناقل باشد». لذا
روي مبناي اصوليين، تقليد از باب رجوع به کس است که نظر مدهد، نه اينه فقط ناقل حلال و حرام باشد. ناقل حلال و

حرام اين همه در کتب رواي هست، انسان متواند برود آنها را ملاحظه کند. اين اشال مبناي بر اين کلام است.

اين «نظر ف حلالنا و حرامنا» تعبير بسيار مهم است، مثل اين است که شما مگوييد فلان ناظر امور ما است، يعن نظر
مکند و دقت و بررس مکند، که ما چه چيزي را گفتيم حلال است و چه چيزي را گفتيم حرام است، و به مجرد ي روايت،

آن هم با وجود اينه بين روايات تعارض وجود دارد، نمشود بوييم اگر اين روايت را گفت، «نظر ف حلالنا و حرامنا» است.
اين را از آن اجتهاد فهميده است، الان هم که مجتهد به ي نتيجهاي رسيد، نمگويد من مگويم حلال است، بله مگويد من
استفاده مکنم که مقصود امام(ع) اين است. مثلا روايات متعارض اين روايات را که کنار هم مچيند، مگويد من استفاده

مکنم امام(ع) اين را فرموده‌اند، نه اينه بويد من روي نظر شخص خودم هر چه بخواهم بويم. پس اين را ملاحظه فرموديد
بين اخباريها و اصولها از نظر مبنا فرق وجود دارد.

ال بناياش

اشال دوم؛ اشال بنائ است. در اشال بنائ مگوييم اگر رجوع به مجتهد از باب اين است که او راوي و ناقل حديث است،
پس بايد تمام قواعدي که در باب روايت است، اينجا هم پياده شود.

يعن اگر مگوييم دو روايت با هم متعارض هستند، برويم سراغ مرجحات، اگر مرجحات نبود متافئان بودند، بوييم تساقطا و
عام وييم که يرجوع کنيم، تمام اين حرفها که آنجاست بايد اينجا هم بياوريم. اينجا چطور بايد آورده شود؟ ب به اصل عمل

بايد اقوال متعارض اموات و احياء را ببيند، بعد ببينيد کدامش مرجح دارد؟ اگر مرجح نداشت، مسئله تعارض مطرح شود. بايد
نعلا بالنعل همان حرف که آنجاست حرفاً بحرف اينجا آورده شود، بايد بوييم تمام آن مسائل که در تعارض و مرجحات در

روايات متعارضين هست، اينجا مطرح شود، در حالکه هيچکس اينجا اين حرف را نم‌زند.

اينجا مگوييم اگر أعلميت معتبر است و بايد به أعلم رجوع کنيم، کاري به اقوال دير هم نداشته باشيم، اگر اعلميت معتبر
نيست، مخيري قول ي از اينها را انتخاب کن، مسئلهاي که ما بياييم بحث تعارض و مرجحات و اين حرفها را مطرح کنيم در

اينجا مطرح نمشود.

که تعارض گوييد به قول ميت رجوع کنيم، به نحو مطلق درست نيست. بله، آنجاياين است که شما که م ال بنائنتيجه اش
در کار نباشد، اين بحثها پيش نيايد، آنجا اگر آن مبنايتان را پذيرفتيم، براي رجوع به قول ميت مجال، اما آنجاي که تعارض

وجود دارد، دير مجال وجود ندارد.



خلاصه بحث

تا اينجا بحث نظريه ميرزا و نظريه محدثين روشن شد. البته اگر بتوانيد در اين بحث به الفوائد المدنيه استرآبادي مراجعه کنيد،
به الفوائد مرحوم صاحب وسائل مراجعه کنيد، بين اصولها و اخباريها 43 فرق وجود دارد، که در الفوائد المدنيه مرحوم

استرآبادي آورده، ي از آن فرقها همين بحث تقليد ميت است، که اخباري تقليد ابتدائ ميت را جايز مداند اما اصول تقليد
ابتدائ ميت را جايز نمداند.

حالا که اين دو مطلب روشن شد گفتيم در دو مقام بايد بحث کنيم، ي اينه آيا تقليد ابتدائ ميت جايز است يا نه؟ دوم اينه
بقاء بر تقليد ميت جايز است يا نه؟ براي هر ي از جواز تقليد ابتدائ ميت و عدم جواز، ادلهاي ذکر شده که إن شاء اله بايد

اينها را مطرح و دنبال کنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


