
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۲ اردیبهشت ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 71 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

عرض کرديم که مشهور فقهاء قائل شدهاند به اينه ي از شرائط مفت و مرجع تقليد اين است که طهارت مولد داشته باشد.
يعن أن لا يون ولد الزنا.

بعض از ادلهاي که براي اين شرطيت اقامه شده بود را اشاره کرديم و ملاحظه فرموديد که آن ادله، ناتمام است، ولو اينه اين
بحث شايد خيل ثمره عمل نداشته باشد، اما من ديدم که بحث را بايد مقداري دقيقتر و روشنتر مطرح کرد و إلا مقداري که در
همين بحث اجتهاد و تقليد در کلمات بزرگان مثل مرحوم آقاي خوئ و والد بزرگوار ما و ديران مطرح شده، همان بود که در

بحث ديروز عرض کرديم.

تحقيق در طهارت مولد

بحث «ولد الزنا» در چهار مورد در فقه مطرح شده: ي در بحث امامت جماعت است که م‌گويند ي از شرائط امام جماعت
اين است که ولد الزنا نباشد. دوم بحث شهادت شاهد است، که شاهد، نبايد ولد الزنا باشد. سوم در بحث قضاوت است که

قاض، نبايد ولد الزنا باشد. چهارم در همين بحث مفت و مرجع تقليد هم اين شرط را مطرح کردهاند.

اينجا چند بحث وجود دارد. ي از بحثها اين است که آيا ولد الزنا محوم به کفر است يا خير؟

در همين بحث که آيا در مفت، ولد الزنا بودن اشال دارد، برخ از بزرگان مثل مرحوم آقاي حيم در مستمس مفرمايد «إن
قلنا بفره» اگر کس گفت ولد الزنا عنوان کافر را دارد، نتيجهاش اين است که لازم نيست بوييم ي از شرائط مفت اين است
که والد الزنا نباشد، اين داخل در همان شرط اسلام واقع مشود. از شرايط مفت؛ اسلام و ايمان است، و اين داخل در همان

قرار مگيرد.

حالا آيا ولد الزنا محوم به کفر است يا نه؟! به سه نفر از فقها مثل مرحوم صدوق، مرحوم سيد مرتض و مرحوم ابن ادريس
نسبت داده شده که اين سه قائل هستند که ولد الزنا محوم به کفر است و احام کفر بر او مترتب مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در اينجا ي روايات مفصل و متعددي در بحث ولد الزنا وجود دارد، مانند «لا يحبن کافر و لا ولد الزنا»، «لا يبغض إلا ولد
زنية» که اصلا ولد زنا از مبغضين ائمه طاهرين(ع) هستند و مبغض آنها محوم به کفر است. آنهاي که مبغض هستند و

عداوت دارند اينها محوم به کفر هستند.

متعرض هستند و بعض است که در کتاب الطهاره در بحث کافر بايد مطرح شود، البته اين بحث را بعض بحث حالا اين ي
هم متعرض نشده‌اند. اين بحث بايد مطرح شود که آيا ولد الزنا محوم به کفر هست يا نه؟

آنچه که هست اين است که مشهور قريب به اتفاق فقهاي اماميه اين نظريه را قبول ندارند که بوييم ولد الزنا محوم به کفر
است و ادلهاي هم که مطرح شده، حت بعض از تعابير وارد شده است که «ولد الزنا لا يدخل الجنة»، داخل بهشت هم نمشود،
روايات هست که جمع بين همين روايات ي بحث مستقل را لازم دارد، که عرض کردم در بحث کتاب الطهاره بايد مطرح

شود.

اما اگر کس اين مبنا را قائل شد و گفت ولد الزنا محوم به کفر است، مثل آن نسبت که به صدوق و سيد مرتض و ابن
ادريس دادهاند، نتيجهي قهري اين مبنا اين است که ولد الزنا نمتواند مفت شود، نمتواند قاض شود.

ملازمه بين باب قضا و باب فتوا

بحث دير اين است که اگر در باب قضا گفتيم ولد الزنا بودن از موانع است، در باب إفتاء هم بايد همين حرف را بزنيم و بوييم
همانطور که در باب قضا قاض نمتواند ولد الزنا باشد، در فتوا هم همينطور است؟

نقد استاد بر ملازمه و تأييد صاحب جواهر

ما در اين چند جلسه مرر اين را تصريح کرديم که بين البابين ملازمهاي وجود ندارد. ممن است ي چيزي در باب قضا شرط
باشد و در باب فتوا نباشد، يا بالعس در باب فتوا شرط باشد در باب قضا نباشد. اين را طبق قواعد و ادله درک م‌کنيم.

منتها ي مطلب را مرحوم صاحب جواهر متعرض شده‌اند که مؤيد عرض ماست و بايد اين فرمايش صاحب جواهر را بيان
کنيم.

مرحوم صاحب جواهر (ج40،ص22) فرموده است که شهيد در کتاب روضه قائل به اين است که جميع شرايط معتبره در قضا،
در فتوا هم معتبر است. بعد خود صاحب جواهر در رد اين فرمايش شهيد فرموده اين فرمايش شهيد در صورت است که ما
دليل در باب فتوا را منحصر به همان ادلهي باب قضا بدانيم. اگر گفتيم دليل حجيت فتواي مفت و جواز تقليد، همان ادلهاي

است که در باب قضا است، درست است. اما اين چنين نيست؛ ادلهي باب فتوا، منحصر به ادلهي باب قضا نيست.

سپس ايشان به ي ادلهاي اشاره مکنند (و اصلا تعجب هم اين است که در بحث تقليد، فقها اصلا به اين ادله اشارهاي هم
ران، از باب اين است که توجهخود مرحوم صاحب جواهر است و عدم ذکر دي اين از استدلالهاي مختص نفرموده‌اند. يعن

نردهاند نه از باب اينه قبول نداشته باشند).

ايشان فرموده اولا ما در باب قضا دليل عقل نداريم، اما در باب فتوا و تقليد، دليل عقل و عقلائ داريم که همان رجوع جاهل
به عالم باشد.



ما در باب قضا چه دليل عقل‌اي داريم که اگر دو نفر با هم اختلاف پيدا کردند رفتند پيش قاض، قول قاض براي اينها حجيت
داشته باشد؟ وقت مگوييم قضا يعن نفوذ الحم من القاض، اگر خداوند قضاوت قاض را نافذ قرار نمداد، عقل اين را
نمگفت که هر چه قاض گفت براي ما حجيت دارد. بله! عقل م‌گويد که بالاخره وقت انسان دعوا کرد مترافعين، متخاصمين،
اگر ي را حم قرار دادند توافق کردند حرف او را بپذيرند، اما اينه اين حرف براي آنها حجت شرع داشته باشد و نفوذ داشته

باشد، عقل چنين چيزي را نمفهمد.

پس اولين جهت اين است که در باب فتوا و تقليد، دليل عقل داريم، اما در باب قضا نداريم.

دوم اينه صاحب جواهر فرموده است که فتوا از مصاديق عدل و قسط است، جميع آيات و ادله‌اي که دلالت دارد بر امر به
معروف و أخذ بما أنزل اله، آيات قيام به عدل، اين سه محور، اينها هم دليل براي حجيت فتواست.

دقت کنيد؛ در بحث از ادلهي تقليد ‐که ما هم مفصل بحثش را مطرح کرديم‐ هيچ کس اين سه عنوان را مطرح نرده است و
آنجا بايد بالاخره مطرح شود. آنوقت در آخر بعد از اينه کلام شهيد را رد کرده فرموده: شرايط فتوا با شرايط قضا فرق دارد؛

کما لا يخف عل من لاحظ کتب أصحابنا ف الاصول و الفروع.

نتهي جالبتر و دقيقتر اين است که دنبال اين فرموده است: «بل مما ذكرنا يظهر أن قبول الفتوى بعد اندراجها ف الحق و
العدل و القسط و نحو ذلك لا يحتاج إل إذن من الامام(عليه السلام) بل التاب و السنة بل و العقل متطابقة عل وجوب الأخذ بها،

و حينئذ فدليل التقليد غير دليل القضاء»؛ که اين راهکار شاه‌بيت فرق بين فتوا و باب قضا است.

براي حجيت فتوا ما نياز به اذن امام(ع) نداريم، فتوا از مصاديق أخذ بما أنزل اله است، از مصاديق قيام به عدل است، ما به
اذن امام(ع) نياز نداريم، اما در باب قضا همه گفتهاند که قضا و قاض بايد به اذن امام معصوم(ع) باشد (حالا اين اذن را يا از

راه نيابت عامه درست مکنند يا راههاي دير).

آنوقت همين بحث، مؤيد اين نظر مشود، ما عرض کرديم قضا ي منصب است، لذا در باب قضا مگوييم قاض ولايت بر
حم دارد. منصب آن است که نيازي به نصب و اذن دارد. بالاخره ي کس بايد اين را در اين منصب قرار داده باشد. اما فتوا

که عنوان منصب را ندارد.

تا الان بر اساس اين صحبت م‌کرديم که مفت مثل راوي است، همانطوري که راوي عنوان منصب را ندارد، مفت هم عنوان
منصب را ندارد. اين هم ي دليل خيل محم براي اين که فتوا و افتاء نيازي به اذن اصلا ندارد، يعن اگر کس بخواهد فتوا

بدهد، هيچ نيازي به اين ندارد که بوييم تو بايد از طرف کس مأذون باش، يعن حت از طرف امام معصوم(ع) نيازي ندارد.

ممن است بفرماييد آن روايات که در زمان معصومين، ائمه(ع) به اصحابشان مثل يونس بن عبدالرحمان يا ديران مفرمودند
بنشين در مجلس و أفت للناس، و اين خلاف اين کلام است.

عرض م‌کنيم اين امر به اين نبوده که ما به تو اجازه مدهيم که فتوا بده! بله اين صلاحيت را داشته و امام هم ارشاد
.و فتوا ده ام را بيان کنه احه قدرت داري بر اينه تو بنشين در مسجد و حال آنکرده به اينم

نته دقيق است که صاحب جواهر به آن توجه فرموده و مؤيد عرايض ماست که مرر گفتيم که مفت بودن عنوان منصب را
ندارد و اين است که نيازي به اذن از امام(ع) ندارد، فرمودهاند: «لا يحتاج إل إذن من الامام(عليه السلام) بل التاب و السنة بل



و العقل متطابقة عل وجوب الأخذ بها، و حينئذ فدليل التقليد غير دليل القضاء»؛ يعن قبول فتوا و خود فتوا دادن به اذن امام
نياز ندارد، و آن را بر وجوب اخذ تطابق دادهاند. البته تعبير صاحب جواهر در قبول فتواست ول اصل فتوا دادن هم همينطور

است.

عرض م‌کنيم کس با جميع شرايط، روي احاديث صحيحه‌ي اهل بيت(ع) مخواهد فتوا بدهد، تمام اينها را هم وارد شده است،
آيا اين نياز به اذن دارد؟ خير. اما در قضاوت نياز به اذن دارد.

مؤيد فرمايش مرحوم صاحب جواهر اين است که در هيچ روايت نداريم که «فان قد جعلته عليم مفتياً»، اما داريم «إن جعلته
عليم قاضياً» يا «حاکماً». اذن در اينجا يعن امام(ع) اين مقام و اين منصب را که منصب إفتاء است براي مفت جعل کند.
منصب إفتاء جعل نيست. کس م‌رود درس مخواند شرايط و قدرت فتوا دادن پيدا مکند. حالا به اندازهاي رسيد که قدرت
براي فتوا دادن پيدا مکند، آيا باز امام معصوم بايد به او اذن بدهد؟ مثلا در زمان معصوم(ع) صد نفر از اصحاب امام به قدرت
اجتهاد رسيده‌اند، امام به ي از آنها فرمود بنشين در مسجد و فتوا بده، ديران هم نياز به اذن داشتند؟ خير، ديران هم مرفتند

در شهرهاي دير فتوا هم مدادند.

ادلهاي که ما در باب تقليد آورديم، اين ادله مگويد که تقليد در شرع اسلام مشروع است، يعن تقليد (رجوع جاهل به کس که
واجد شرايط إفتاء است) درست است. در باب قضاوت اگر امام(ع) اين «قد جعلته عليم حاکماً و قاضياً» را نفرموده بود و
شرايط قاض بودن را هم داشتيم نمتوانستيم قضاوت کنيم. به چه ملاک شرع بوييم کلام من بر اين دو نفر حجيت و نفوذ

دارد؟ براي تأثير و نفوذش اذن امام(ع) را لازم دارد.

اما حالا کس به مقام افتاء رسيده، بوييم اگر هم بخواه إفتاء کن و مردم قبول کنند، نياز به اذن امام(ع) دارد. اصلا چه بسا
طبق اين استدلال که صاحب جواهر کرده، ما بحث تقليد را حت بتوانيم در ادلهي تبليغ ببريم! بالاخره فتوا دادن ي از
مصاديق تبليغ دين است ‐البته اگر با قصد قربت باشد که همهجا اين شرطيت دارد‐ و تبليغ ملازمه دارد با اينه مخاطب هم
تبعيت کند. اصلا هر چه انسان در فقه جلو مرود، مبيند بعداً ي نات و ادلهاي مربوط به بعض از مباحث گذشته است که

بايد به آنجا اضافه کند.

من اين را عرض کردهام و الان هم مگويم که در اين بحثها، مثلا بحث ما راجع به مسئله زن که مطرح کرديم، و اين بحثش تا
اين حد تمام شده است، اما اگر از ما بپرسيد نظر نهائ شما چيست؟ مگوييم فعلا نمتوانيم بوييم. بنابراين بايد انسان بيشتر

کار کند، بيشتر ادله و مدارک را ببينيد. فعلا به عنوان بحث اينها را مطرح مکنيم.

ما مخواستيم با اين بيانات که گفته شد اين را عرض کنيم، اگر کس گفت در باب قضا، ولد الزنا بودن مانعيت دارد،
نمتوانيم بوييم پس در باب فتوا هم همينطور است. الآن از صاحب جواهر هم در اينجا عرض کرديم که بين اينها هيچ

ملازمهاي وجود ندارد و ادلهي تقليد و فتوا، با ادلهي قضا از يدير جدا هستند.

اشتراط طهارت مولد يا مانعيت ولد الزنا بودن؟

نتهي سوم اين است که آيا طهارت المولد شرط است يا ولد الزنا بودن مانع است؟

در خود باب قضا، کثيري از فقها تعبير دوم را آوردهاند و گفته‌اند «و أن لا يون من ولد الزنا». خود صاحب جواهر وقت تعبير
را اينطور مآورد، در ي عبارت مفرمايد مقصود اين است که علم به اينه اين ولد الزنا هست نداشته باشيم.



حالا اگر ش کرديم که آيا شخص ولد الزنا هست يا نه؟ آيا متواند قاض باشد يا نه؟ بله.

اگر ما طهارت المولد را شرط دانستيم، هر شرط بايد احراز شود، اگر در امام جماعت گفتيم طهارت المولد بودن شرط است،
بايد بوييم: بايد پدر و مادر و اجدادش را بشناسيم و احراز کنيم که اين طهارت المولد دارد، بعد برويم پشت سرش نماز
بخوانيم. اما اگر گفتيم طهارت المولد بودن شرط نيست، ولد زنا بودن مانع است، اگر شخص مخواهد امامت جماعت کند يا
مخواهد قاض شود، ما ش مکنيم که آيا اين ولد الزنا هست يا نه؟ در مانع، اصل عدم را جاري مکنيم، اصل؛ عدم آن
است. ظاهر اين است که در همه جا آنچه که مقصود است اين است که ولد الزنا مانعيت دارد و آنچه که مانعيت دارد معلوم

بودنش است. يعن اگر انسان علم پيدا کند به اينه «هذا الشخص متولد من الزنا»، اما آنجاي که انسان ش داشته باشد؛ نه.

آن وقت اينجا در کنار اين مسأله ي اصل در بعض از کلمات اشاره شده و رد شده به نام أصالة طهارة المولد، يعن اگر
کس پدر و مادرش معين است، ش مکنيم که آيا اين از زنا هست يا نه؟ اصل اول و عقلائ (بناي عقلا هم بر همين است) که
اين مولدش طهارت دارد و عنوان طهارت المولد را دارد. که اگر ما اين اصل عقلائ را درست کرديم، آن وقت اگر گفتيم

طهارت المولد به عنوان شرط است، اينجا با همين اصل عقلائ متوانيم احراز کنيم.

نتهي بعدي اين است که همانطور که قياس ما نحن فيه به بحث قضا درست نيست، قياس ما نحن فيه به بحث شهادت هم
درست نيست.

فقهاء همه قبول دارند که در باب شهادت، ولد الزنا نمتواند شاهد باشد. بوييم در باب تقليد هم همينطور است.

اين ي نقض خيل روشن دارد و آن نقضش اين است که در باب شاهد گفتهاند شاهد، خودش نبايد محدود (يعن حد خورده)
باشد. اگر باب تقليد و فتوا را هم بخواهيم به باب شهادت قياس کنيم، پس چرا اين شرط را در اينجا مطرح نرديد؟ بوييد

«يشترط ف المفت أن لا يون محدوداً»، قياسش قياس درست نيست.

نته‌اي اجتهادي

اما ي نتهي اجتهادي که ما م‌خواهيم عرض کنيم؛ مرحوم شيخ انصاري در کتاب ماسب گاه ادله را ي ي ذکر مکند
و رد مکند، اما بعد مفرمايند انصاف اين است که اگر همهي اينها را روي هم بريزيم، از مجموع آنها براي انسان ي ظن قوي
حاصل مشود که اصطلاحاً شايد به آن بوييم «تراکم ظنون». ما نمتوانيم باب فتوا را به امامت جماعت قياس کنيم. گفتيم
که امامت جماعت در باب نماز است، و نماز ي امر تبعدي است، فتوا که امر تعبدي نيست. نمتوانيم اينها را با قضاوت

قياس کنيم. گفتيم ادلهي تقليد با ادلهي قضا فرق دارد، نمتوانيم به شهادت قياس کنيم.

اما اين سه مورد در فقه ماست و روايات زيادي در مذمت ولد الزنا و اجتناب ولد الزنا داريم.

مثلا ي روايت در بحار، جلد 75، صفحه 15 هست که از پنج گروه بايد اجتناب شود، ي از آنها ولد الزنا است.

ي روايت باز در بحار، جلد 5، صفحه 285 از امام صادق(ع) است که حضرت فرمود «لَو كانَ احدٌ من ولَدِ الزِنَا نَجا، نَجا
ًمع نْهم هال لقْبي  داً وبا يبطي  ِنَالَدَ الزنَّ وا لَه يلابِداً فَقانَ عك ؟ قَاليلائرسا نب حائانَ سا كم و لَه يلق .يلائرسا نب حائس
کرد. او ي‌اسرائيل نجات پيدا م خواست نجات پيدا کند, سائح بن؟»؛ اگر ولد الزنا مِا ذَنْبم قُولي الِ والْجِب نيب ِحبسي جفَخَر
کس از عباد بن اسرائيل بوده است، که وقت شنيد ولد الزنا هرگز رستار نخواهد شد، و خدا هيچ عمل او را قبول نم‌کند، سر



به بيابان گذاشت و م‌گفت خدايا گناه من چيست؟ يعن از باب اينه نا اميد شد از اينه رستار شود.

لمتَعسِنَا يلَدَ الزنَّ والبته اين روايات، روايات معارضه هم دارد. باز در همان جلد5، صفحه 287 امام صادق(ع) فرموده است «ا
انْ عمل خَيراً جزِي بِه و انْ عمل شَراً جزِي بِه»؛ ولد الزنا مثل ديران کارها را انجام مدهد، اگر خير بود جزاي خير به او

م‌دهند و اگر شر بود جزاي شر.

ما مجموع اينها را که با هم ببينيم، يعن اينه در برخ از موارد در فقه ما شارع نسبت به ولد الزنا، مردم را از ارتباط با او دور
کرده، بالاخره باب امامت جماعت اين است که ي کس جلو بايستد، شهادت اين است که حضور پيدا کند و شهادت بدهد و
اين شهادت در مورد مسلمين مطرح شود، باب قضاوت هم همينطور؛ و ضميمه کنيم به اين سه مورد، اين روايات که در مورد
مذمت و حت لزوم اجتناب از ولد الزنا وارد شده است، از مجموع همهي اينها براي انسان ظن قوي و اطمينان حاصل مشود
به اينه آن کس که م‌خواهد ما أنزل اله را بيان کند، بايد طهارت مولد داشته باشد. اگر شاهد که مخواهد بويد من ديدم اين
دزدي کرد ‐گرچه باب شهادت، با باب فتوا قابل قياس نيست اما‐ همين مقدار هم حرفش قابل قبول نباشد، اما کس که

م‌خواهد ما انزل اله را براي مردم بيان کند، اينجا بايد بوييم او حتماً ولد الزنا نباشد.

جمع بندي و نظر استاد

پس ما در اين شرط طهارت المولد يا مانعيت ولد الزنا از مجموع اينها ي ظن قوي بر اعتبار چنين شرط پيدا م‌کنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین


