
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۹ اردیبهشت ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 68 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

پيرامون آيه شريفه «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» به قرينه آندو آيه قبل (که شبيه همين تعريف در دو آيه قبل وجود دارد)
عرض کرديم که؛ اولا اين تفضيل، تفضيل ذات نيست، که خداوند رجال را ذاتاً بر نساء تفضيل داده باشد، ثانياً مقصود از اين

«بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» همان است که در آيه ارث عنوان شده که در آنجا چون خداوند ي گشايش را براي مردان
قرار داده، از اين استفاده مشود که در اين جا هم قوام بودن، معلول همين جهت است.

دليل دير بر عدم تفضيل ذات آيه

قبل از ورود به روايات، ي دليل دير داريم بر اينه اين تفضيل در اينجا تفضيل ذات نيست و آن اين است که ادامه آيه دارد
«وبِما انفَقُوا من اموالهِم». اين ادامه، يا جزء العلة است يا خودش ي علت مستقله است. در هر دو صورت، بايد بين اين دو تا

تناسب و سنخيت باشد. آيه مفرمايد: «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء»، بعد مفرمايد: «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ وبِما
انفَقُوا من اموالهِم»، در آيات شريفه و در روايات آن چه مسلم است اين است که بين علت و معلّل بايد ي تناسب وجود داشته

باشد. همچنين اگر در ي موردي دو علت مستقل ذکر شد، يا دو جزء از علت بود، بايد ي تناسب و سنخيت بين آنها باشد.

اينجا در اينکه آن دنباله آيه «وبِما انفَقُوا من اموالهِم» خودش علت مستقله است يا عنوان جزء العلة را دارد، بحث نيست که
مردها قوام بر زنها هستند، ي جهتش اين است که به خاطر آن انفاق که بر زنها مکنند، اگر ما اين تفضيل را، اينجا

تفضيل ذات بيريم و بوييم «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» مراد تفضيل ذات است، ذات مردان بر ذات زنها تفضيل دارد،
کنند تناسبکه مردها بر زنها م و انفاق وجود دارد؟! بين تفضيل ذات چه تناسب «هِمالوما ننفَقُوا ما ابِمبين اين و بين «و

وجود ندارد.

آيه مفرمايد که مرد قوام بر زن است به دو دليل: اولا تفضيل ذات دارد، ثانيا انفاق بر زنها مکنند. به نظر مرسد که اين هم
خودش مؤيد يا ي دليل است بر اين که ما نمتوانيم تفضيل در اين آيه را، تفضيل ذات بيريم، چون بين تفضيل ذات و بين

انفاق از اموال، هيچ تناسب وجود ندارد. مثل اين که فرض کنيم آيه بفرمايد «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء»، چرا؟ در مقام
استدلال مثلا دو تا علت در کنار هم ذکر شود که اين دو علت هيچ تناسب بينشان وجود نداشته باشد، تناسب بين علت و علل يا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34


اجزاء و علت ي چيزي هست که بالاخره در جاي خودش گفته‌اند بايد وجود داشته باشد.

مامام(عليه السلام) ح روايت اوقات در فقه الحديث در ي گيرد؛ گاه‌مورد استفاده قرار م ته در فقه الحديث خيلن ي
را بيان مکند، بعد ي علت را ذکر مکند. علت يا تعبدي است يا غير تعبدي است. در علت تعبدي ما کاري نداريم، اما

آنجاي که علت غير تعبدي هست، که غالبش هم همين است مگويند بايد مقبول ارتاز عقلاء باشد. مثلا گاه اوقات خداوند
م‌فرمايد که اين کار حرام است «لانّه ظلم»، اين «لأنه ظلم» را عقلا در ارتازشان مپذيرند، اما اينجا اولا تفضيل ذات با انفاق
سنخيت ندارد، بايد بين علل و اجزاء علل سنخيت باشد. ثانياً خود اين تفضيل ذات با «الرِجال قَوامونَ» اين هم باز سنخيت بين

آنها نيست. چرا که اين «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء» اگر علتش ي امر ذات شد، اين قوام بودن هم ذات مشود، يعن ذات
مرد و ذات رجال، قوام بر نساء هستند، نمشود ما علت را ي امر ذات بيريم، اما معلَّل ي امر ذات نباشد.

ما قوام بودن را به «ولايت» معنا نرديم، و گفتيم «قوام»؛ يعن قيام امور زنان در دائره زوجيت به دست مردان است. اما آنها
که به «ولايت» معنا مکنند، اين ولايت مر ي امر جعل نيست؟ يعن شارع آن را جعل کرده، اگر از او بپرسيم که چرا مرد

قيم زن است؟ مگويند شارع قرار داده است. اگر شارع قرار داده، نياز به جعل نداشت. اگر تفضيل ذات در کار بود، مثل اينه
انسان تفضيل ذات دارد بر حمار، وقت تفضيل ذات دارد، قوام بر او هم هست ذاتاً، لذا نياز به جعل ندارد.

ما وقت آيه را مخوانيم «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء»، اولين سؤال اين است که شما که قوام را به معناي ولايت و سلطنت
معنا مکنيد، يعن به نحو جعل يا به نحو ذات؟ ظاهر حرفشان اين است که مخواهند بويند در دين اسلام خداوند مرد را قوام
که ما بخواهيم تفضيل را تفضيل ذات بر زن قرار داده، اين قوام بودن به جعل خداوند است. اگر به جعل خداوند است، با تعليل

بيريم، چه تناسب دارد؟

اگر بفرمائيد که خير! آيه مخواهد قوام ذات را بويد، «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء» يعن ذاتاً قوام هستند، کس اين حرف را
نزده، خود اينهاي هم که مسئله ولايت و سلطنت را در مفهوم قوام ذکر مکنند، خود اينها چنين حرف را مطرح نمکنند.

نات

تا اينجا دو نته را در بحث امروز اضافه کرديم، ي نته اگر «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» بخواهد تفضيل ذات باشد، با
آن «بِما انفَقُوا» تناسب ندارد. نته دوم؛ خود تفضيل ذات با مدعا که قوام بودن هست، اگر قوام را به معناي سلطنت معنا کنيم،

ه از طرف شارع مقدس است، با اين هم سازگاري ندارد. شما ببينيد خداوند پدر را ولسلطنت جعلي چون اين سلطنت ي
بچهاش قرار داده، پدر بر بچه خودش ولايت دارد، اين ولايت، ي ولايت جعل است، اما اين‌جا متوانيم بوييم چون پدر ذاتش

با بچه فرق و تفضيل دارد، پس پدر ولايت دارد، نمشود اين حرف را زد.

بنابراين اينها شاهد بر اين است که قوام؛ يعن همان قيوميت در امور زوجيت، دير اين «فَضل اله» تفضيل ذات نيست. خدا
مفرمايد در مقابل اين که من در ارث ي عنايت زائدي به شما کردم و گفتم مردها بيشتر ببرند، از آن طرف هم شما را موظف

کردم که براي زنها قوام باشيد و امور آنها را عهدهدار باشيد. اين معنا با «بما أنفقوا عليهم من أموالهم» هم کاملا سازگاري
دارد.

دقت کنيد؛ «فضيلت» با مسئله «حق» خيل فرق دارد. پدر، پدر انسان است، انسان بايد او را احترام کند، نسبت به او حسن
ن است اين که پدر ولايت دارد، علتش به اين برگردد که پدر يري است. اما ممحرف دي سلوک داشته باشد، اينها ي

فضيلت ذات بر پسر دارد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34


اما اينجا فضيلت، جعل است، حالا که جعل شد بايد بقيهاش هم جعل باشد، ي امر ذات نمتواند دليل باشد بر ي امر
جعل و اعتباري. اگر ما بخواهيم اين تفضيل را در اينجا تفضيل ذات بيريم نمتوانيم قوام را هم به قوام اعتباري و جعل معنا

کنيم، بله آن هم بايد قوام بودن ذات معنا دهد.

روي اين نات که عرض مکنيم دقت کنيد، گاه اوقات بعض از اين نات محصول خيل از دقائق است که در طول
ممارست با فقه و اصول و حديث و اينها در ذهن انسان مرکوز شده، شما هم کم کم به اين نات مرسيد که در باب تعليم، اين

ضوابط و جهات وجود دارد.

مرحوم قاض ابن براج (که از فقهاي خيل بزرگ بوده) در کتاب مهذّب، در معناي قوام مفرمايد: «إنهم قوامون بحقوق
النساء»، بعد حقوق نساء را معنا مکند «الت لهن عل الأزواج» حقوق که براي زنها بر گردن ازواج است. يعن قوام را در

دايره زوجيت مآورد.

قُطب راوندي در کتاب فقه القرآن مگويد «و القوام عل الغير هو المتفّل بأمره من نفقة وکسوة و غير ذل»؛ اصلا قوام را
آورده در دايره زوجيت.

نظر علامه طباطبائ در استفاده عموم از آيه قوام بودن رجال

اينجا ي بحث ديري که مطرح است اين است که اگر گفتيم «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء» اين مربوط به امور زوجيت است،
اين «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ»، علت است که در آيه ذکر شده، آيا ما متوانيم اين علت را طبق قاعده‌ي «العلة تعمم»
بوييم که از اين علت ما استفاده عموميت کنيم و بوييم دير اين اختصاص به زوجيت ندارد، يعن ما بوييم آيه، قوام بودن

لا فَضگوييم مربوط به زوجيت است، اما «بِم م ،«اءّسالن َلونَ عامقَو الجِما باشيم و «الر گويد، يعن‌در مورد زوجيت را م
اله» تعليل است که موجب عموميت مشود. يعن از اين تعليل استفاده کنيد که در هر جاي، چه در زوجيت و چه در غير

زوجيت قوام است.

عليها غير مقصور عل م المبنأن الح اين نظريه را دارند و فرمودهاند «و عموم هذه العلة يأت مرحوم علامه طباطبائ
الزواج»؛ عموم اين آيه سبب مشود که حم، يعن حم قوام، مقصور بر ازواج نباشد، . منحصر در دايره زوجيت نباشد، «بل
الحم مجعول لقبيل الرجال عل قبيل النساء»، گروه مردان بر گروه زنان قوام هستند، «من الجهات العامة الت تربطُ بها حيات
قبيلين جميعاً»، آن جهات عامهاي که حيات هر دو گروه به آن مرتبط است، «کجهة الحومة و القضاء». بعد در آخر مفرمايد

«و عل هذا، و قوله الرجال قوامون، ذو إطلاق تامة».

اين فرمايش ايشان که بوئيم علت عموميت دارد، چون خدا تفضيل داده بعض را بر بعض، پس در همه جا، هم در دايره
زوجيت مردها مقدم هستند و هم در دايره غير زوجيت. آيا مشود چنين تعدي از اين علت و عموميت از اين علت را استفاده

کرد يا نه؟

نقد استاد بر مرحوم علامه طباطبائ

اين جا چند اشال بر اين فرمايش ايشان به ذهن مرسد:

اشال اول؛ اين است که ما در صورت متوانيم تعدي کنيم که اين «ما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» ي علت مستقل باشد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34


در حالکه به ي ظهور قوي، کلمه واو که واو اقتضاي به جمع دارد که مفرمايد «وبِما انفَقُوا من اموالهِم» اين ظهور قوي
دارد بر اين که اين «ما فضل اله» علت مستقله نيست؛ بله مجموعش ي علت واحده مشود.

اشال دوم: اگر اين فضل، فضل ذات بود، بله، اگر ما بوئيم «فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» تفضيل ذات است، اگر تفضيل
ذات شد، اصلا دير خودش معنايش اين است که در همه امور، مردها بر زنها تفضيل دارند، نيازي به تعدي وجود ندارد. در

حال که ما اثبات کرديم اين فضل؛ تفضيل ذات نيست؛ مخصوصاً به همين اشالات که اول بحث امروز گفتيم.

اشال سوم؛ اگر بخواهيم در اين جا بپذيريم که رجال بر نساء در جميع امور قواميت دارند؛ چون نظريه ايشان اين است
مفرمايند اين قوام اختصاص به دايره زوجيت ندارد، بله در جهات عامهاي که مرتبط به هر دو گروه است مثل حومت و

قضا جاري است، اگر ما بخواهيم تعبير ايشان را بوئيم، حت وزير و نماينده و وکيل شدن در تمام جهات عامهاي که مربوط به
هر دو قبيله است، مرد قوام بر زن است، اشال اين است که تخصيص اکثر لازم مآيد. الان چقدر از امور هست که مربوط به
جهات عامه است، اما مرد قوام بر زن نيست. گاه اوقات زن هم قوام بر مرد مشود. ي همان امر به معروف و نه از منر

است که قبلا آيهاش را خوانديم. در امر به معروف و نه از منر، آمر قوام بر مأمور مشود، ناه قوام بر منته مشود.

بنابراين نتيجه م‌گيريم که اين مورد، مسئله امر به معروف و نه از منر را بايد تخصيص بزنيم. مسئله تعليم و تدريس، اين هم
مربوط به جهات عامه است، بوئيم مرد قوام بر زن است، يعن زن نمتواند به مرد تدريس کند و درس بدهد، از اين هم بايد

تخصيص بخورد. زن نمتواند وکيل از طرف مرد باشد، اين هم بايد تخصيص بخورد.

ما حقوق زيادي در معاملات و در مسائل اجتماع داريم که آن جا براي ما روشن است که بين زن و مرد فرق وجود ندارد، در
آنجا، اگر ما بخواهيم اين فرمايش ايشان را بپذيريم که قبيل رجال بر قبيل نساء در آن چه که مربوط به جهات عامه است، قوام
است، اينجا نتيجه‌گيري مشود که بايد اکثر را تخصيص بزنيم. يعن اگر ي کس از اول تا آخر فقه را تورق کند مفهمد که

چقدر اين محتاج به تخصيص است.

اشال چهارم؛ بالاخره ما مخواهيم آيه را تفسير کنيم، ايشان مفرمايد «فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ»، اگر اين را ما به عنوان
ي تعليل عام بيريم، در اين تعليل عام که «فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» است اين جهات عامه را شما از کجا آورديد؟ چون

ايشان مفرمايد: «الرِجال قَوامونَ»، اين ظهور در همين قيوميت در دايره زوجيت دارد، منتها مگوئيم اين علت از آن عموميت
استفاده مشود، هم قوام بودن در دايره زوجيت و هم قوام بودن در غير دايره زوجيت، دائره غير زوجيت را در جهات عامه

منحصر مکنند. خب اگر ما از آيه عموميت استفاده مکنيم، انحصار در جهات عامه براي چه؟

عبارت ايشان اين است: «بل الحم مجموعٌ لقبيل الرجال عل قبيل النساء»، مجموعه رجال بر مجموعه نساء قواميت دارند،
«من الجهات العامة» از آن جهات عامه، کدام جهات؟ «الذي ترتبط بها حيات القبيلين معاً»، که حيات هر دو گروه مرتبط به

اوست که جهت حومت و قضاء است.

عرض ما اين است که شما وقت که مگويند «لا تأکل الرمان لأنه حامض»، بوئيد آقا از اين حامض، عموميت استفاده
هال لا فَضبِم اءّسالن َلونَ عامقَو الجِصحيح است. حالا اگر گفتيم «الر را نبايد بخوري. اين کاملا شود، هر چيز ترشم

بعضهم علَ بعضٍ»، اگر از اين «ما فَضل اله» عموميت استفاده کرديم، بوئيم آقا مردان بر زنان در همه امور تفضل دارند.
نتيجهاش همين مشود. اين که آن را ف الجهات العامة منحصر کنيم؛ اين را ما از کجا آورديم؟

بالاخره ما بايد بحث صناع کنيم، حق نداريم از خودمان ي عبارت را اضافه کنيم، يا ي تعبيري را زياد کنيم، بوئيم آقا دو

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34


راه است يا ما «فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» در همان که ما عرض کرديم مربوط به مسئله ارث است و چيز ديري نيست، يا
«ما فَضل اله» ي عنوان ذات است و عموميت دارد. جعل که شما مگوئيد عموميت دارد؛ نتيجه عموميتش اين است که

مرد بر زن در همه امور تفضيل دارد، چرا آن را به جهات عامه منحصر کرديد.

اگر در ي خانهاي ي برادر و ي خواهري بودند، برادر و خواهر نزاعشان شد، بوئيد مرد قوام بر زن است، اگر برادر گفت
اين ظرف را اين جا بذار، خواهر گفت نه اين ظرف را آن جا بذار، اگر بوئيم اين علت عموميت دارد وجه اين که ما اين را

مقيد به جهات عامه کنيم چيست؟ گفته «من الجهات العامة» يعن اين حم را فقط در اين دايره ايشان آوردند.

شما عبارت ايشان را دقت کنيد. علامه ي آدم خيل دقيق بودند، ايشان مفرمايند «بل الحم مجموعٌ لقبيل الرجال عل قبيل
النساء من الجهات العامة الت ترتبط بها حيات القبيلين جميعاً» ما مگوئيم من الجهات العامة را شما از کجا آورديد؟

شما اگر بوئيد «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» عموميت دارد، ايشان مفرمايد عموميت دارد، فعلا کاري به آن اشال
تخصيص اکثر و اينها نداريم، بوئيم اگر عموميت دارد در ي خانواده ي برادر و خواهر که ي جا زندگ مکنند برادر بايد

قوام بر خواهر باشد.

ي مرد و ي زن ولو اين که زوجيت بين آنها نباشد، بوئيم مرد هر چه گفت مقدم است، قوام است. طبق اين عموميت، آيه
را چرا در جهات عامه مثل حومت، قضاوت، جهات عامهاي که حيات اين مجتمع رجال و مجتمع نساء به آن بست دارد،

منحصر کنيم؟

بالاخره واقعاً هر چه ما دقت کرديم به اشالات بيشتري برخورد کرديم، يعن در اين «فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» هر چه دقت
کرديم که اين تفضيل، تفضيل ذات باشد، ديديم اشال عليتش بيشتر است، مخصوصاً با اين توسعهاي که در عموم که ايشان

استفاده مکنند. عموم استفاده مکنند بعد در ادامه قيد جهات عامه را مزنند، اين اشالات وارد مشود.

منتها در اينجا در ذيل آيه شريفه ي روايت باق مماند که در تفسير ثقلين هست، که هم سنداً و هم دلالتاً بايد اين را بحث
کنيم. در جاهاي دير بعض از تعابير هست، اما راجع به «فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» همين روايت است که از علل نقل

مکند، که اين را إن شاء اله فردا عرض مکنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34

