
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۷ اردیبهشت ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 67 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس بيشتر آيه 34 سوره نساء

بحث در بررس آيه شريفه 34 سوره نساء بود، که م‌فرمايد: «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء بِما فَضل اله بعضهم عل‌ بعضٍ و بِما
انْفَقُوا من اموالهِم».

تبيين آيه 32 سوره نساء

براي روشن شدن اين آيهي شريفه ‐آن مقدار که تواناي بر فهم اين آيهي شريفه است‐، به نظر مرسد که آيات قبل، خصوصاً
ِجالِ نَصيبلرضٍ لعب ‌لع مضعب بِه هال لا ما فَضنَّولا تَتَم آيه 32 در فهم اين آيهي 34 نقش داشته باشد. آيهي 32 اين است: «و
مما اكتَسبوا و للنّساء نَصيب مما اكتَسبن و سىلُوا اله من فَضله انَّ اله كانَ بِل ش‌َء عليما»؛ آنچه را که خداوند به وسيلهي او

بعض از شما بر بعض دير را برتري داده آن را آرزو ننيد. براي مردان نصيب است از آنچه که به دست مآورند و همچنين
براي زنان نصيب است از آنچه به دست م‌آورند.

بعد در آخر آيه بعد از اينه مفرمايد اگر ديديد خدا به ي کس فضيلت داده، شما نوييد که اي کاش اين فضيلت مال او نبود
و مال من بود، به صورت قاعدهي کل مفرمايد: «و سىلُوا اله من فَضله انَّ اله كانَ بِل ش‌َء عليما»؛ فضل خدا که محدود
نيست، اگر خداوند به بعض ي فضل را عنايت فرموده، شما هم از فضل خدا مسئلت کنيد. حالا مناسب است به شأن نزول

آيهي س و دوم هم توجه شود.

شأن نزول آيه 32

شأن نزول: سه شأن نزول براي اين آيهي 32 ذکر شده است.

ي اين است که زن آمد خدمت پيامبر(ص) عرض کرد: «يا رسول اله أ ليس اله رب الرجال و النساء و أنت رسول اله إليهم
جميعا فما بالنا يذكر اله الرجال و لا يذكرنا نخش أن لا يون فينا خير و لا له فينا حاجة»؛ آيا خداوند پروردگار مردان و زنان
با هم نيست؟ آيا شما رسول خدا هم براي مردان و هم براي زنان جميعاً نيستيد؟ چرا خداوند نسبت به مردان توجه بيشتري دارد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32


اما نسبت به زنها ندارد. سپس اين آيه نازل شد.

شأن نزول دوم که ذکر شده، از أم سلمه است که به پيامبر(ص) عرض کرد: «يا رسول اله يغزو الرجال و لا تغزو النساء، و
إنّما لنا نصف الميراث! فليتنا رجال و نغزو و نبلغ ما يبلغ الرجال»؛ مردان جن مکنند و زنها جن نمکنند و سهم ما در
ارث، نصف است. اي کاش ما مرد بوديم، جن مکرديم و آنچه که مردها به او رسيدند ما هم به آن مرسيديم. اين هم شأن

نزول دوم که ذکر شده است.

شأن نزول سوم؛ اين است که فقط آيهي ارث نازل شد که «للذَّكرِ مثْل حظّ انْثَيين»، مردها اين را گفتند: «إنا لنرجو أن نفضل
عل النساء بحسناتنا ف الآخرة فيون أجرنا عل الضعف من أجر النساء كما فضلنا عليهن ف الميراث»، اي کاش به جاي اينه

خداوند در دنيا در ارث، سهم ما را دو برابر زنها قرار داده، در آخرت حسنات ما را دو برابر حسنات زنها قرار مداد.

النصف من نصيبهم ف الآخرة، كما لنا الميراث عل الرجال ف ون الوزر علينا نصف ما علو قالت النساء: إنا لنرجو أن ي»
الدنيا»؛ زنها هم گفتند حالا که خدا در ميراث سهم ما را نصف مردها قرار داده، اي کاش گناهان ما و وزر ما را هم نصف

مردها قرار مداد، يعن دو گناه ما به اندازه ي گناه مرد شود. وقت گناه زن نصف شود، معنايش اين است که دو گناه زن به
اندازهي ي گناه مرد شود.

اينها چيزهائ است که در شأن نزول آيه آمده است. حالا ببينيم اولا آيا متوان بين اينها جمع کرد، هم أم سلمه اين حرف را زده
باشد و هم مردها اين آرزو را کرده باشند و نيز ساير اقوال.

آيه آمده است که «و لا تَتَمنَّوا ما فَضل اله بِه بعضم عل‌ بعضٍ»، معناي آيه چيست؟ در معناي آيه دو احتمال نقل شده است،
ي احتمال اين است که اين تمنّ حرام است. تمنّ يعن چه؟ يعن «لا يقول أحدهم ليت ما أعط فلان المال و النعمة و المرأة

الحسن کان ل»، اگر کس بويد اي کاش آن مال که خدا به فلان داده بود به من مداد، «فإن ذل يون حسداً»، اين
مشود حسد، بعد گفتهاند به جاي اينه بويد که آن مال را خدا به من بدهد «واسالُوا اله من فَضله» بويد خدايا مثل او را هم

نصيب من قرار بدهد. اين ي نوع تمن که اين تمن حرام است.

نوع دوم تمنّ اين است که مردها تمنّ مکردند که زن بودند، زن تمنّ کند که مرد باشد، اين هم حرام است.

َلونَ عامقَو جالِقرينه استفاده کنيم. آيه 34 که ديروز هم خوانديم «الر خواهيم براي آيهي 34 به عنوان يما از آيه 32 م
النّساء» ما «قوام» را معنا کرديم و گفتيم با توجه به متعلقش از «قوام» کلمهي سلطنت و سطله فهميده نمشود. اگر ما باشيم

و همين قسمت آيه.

اما برخ از بزرگان کما اينه از کلام مرحوم علامه طباطباي استفاده مشود، فرموده‌اند از اين تعليل که در دنبالهي آيه آمده،
ي اطلاق تام استفاده مکنيم؛ دائره‌ي اين اطلاق خصوص زوجيت نيست، مطلق رجال براي مطلق نساء است.

دقت کنيد؛ ما اگر قوام را به معناي که ديروز گفتيم، گرفتيم که قوام يعن «الزوج يقوم بأمر الزوجة و احتياجات الزوجة»؛ که
ابتداي آيه محصور به مسئله زوجيت مشود، يعن بهجاي رجال بايد بذاريم أزواج و به جاي نساء بايد بذاريم زوجات، صدر

آيه محصور به زوجيت مشود.

اما اگر گفتيم اين تعليل «بما فضل اله بعضهم عل بعض»، ي عموميت و اطلاق دارد. معناي اطلاق اين است که اين

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=11
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34


«الرجال» اختصاص به زوج و زوجه ندارد. نتيجهي دوم اطلاق اين است که قوام بودن دير فقط در امر زوجيت نيست، مرد بر
زن قوام است، حت آنجاي که زوج و زوجه هم نباشند. اگر ما اطلاق را فهميديم و صدر آيه را از دائره زوجيت خارج کرديم،

آنجا دير چارهاي نداريم که قوام را توسعه بدهيم؛ مشود معناي سلطنت و معناي ولايت و معناي سلطه.

پس ما اگر بخواهيم «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء» را از دائره زوجيت خارج کنيم، يعن آن را توسعه دهيم و شامل زوج و زوجه
و غير اينها کنيم و قوام هم معناي سلطنت و تسلط و اولويت و اينها پيدا کند، بايد «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» را به

همين بيان مرحوم علامه طباطباي معنا کنيم و بوييم اطلاق دارد و خدا ذات مردان را بر ذات زنها تفضيل داده است. اگر اين
را استفاده کنيم و بوييم اين «بِما فَضل اله» خودش ي علت مستقله است؛ آن «بِما انفَقُوا من اموالهِم»، مخواهد باشد،

مخواهد نباشد، مخواهند انفاق کنند م‌خواهند ننند، بوييم آيه دو علت را مگويد، ي علت ذات اين است که خدا ذات
مردان را بر ذات زنها تفضيل داده، علت دوم هم ي علت اکتساب است، مردان پول مدهند به زنها، نفقهشان را مدهند،
مهرشان را مپردازند. حالا در اينه آيا دو علت است يا ي، بحث داريم. اول مخواهيم «بِما فَضل اله»، را روشن کنيم.

نظر مفسرين

من ابتدا عبارت برخ از مفسرين مثل مرحوم علامه، صاحب مجمع البيان و مرحوم فيض را عرض کنم که ببينيم نظر اينها
چيست؟ بعد آنچه را خود ما استفاده مکنيم بيان کنيم.

در مجمع البيان مگويد «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء أي قيمون عل النساء» قوام با قيم ي معنا دارد. «قيمون؛ مسلطون
عليهن» اينها مسلط هستند، «ف التدبير»، تدبير امور اينها «و التأديب» تأديب زنها، بخواهند زنها را ادب کنند و همچنين تعليم

و ... تا آخر ايشان بيان کرده است.

بعد به کلمهي «بِما فَضل اله» که مرحوم طبرس رسيده اينطور معنا فرموده، يعن «من زيادة الفضل عليهن»؛ مردها فضلشان
بر زنها بيشتر است، «بالعلم و العقل و حسن الرأي و العزم» علمشان بيشتر است، مخصوصاً در آن زمان، عقلشان کاملتر

است، رأيشان پسنديدهتر است، آدمهاي هستند که متوانند تصميم بيرند.

اين نته را داخل پرانتز عرض کنم؛ آن تعبيرات که دارد «إياکم و مشاورة النساء»، ي معنايش همين است که نه اينه مشاورت
يرند. در مشورت انسان بايد با کستوانند تصميم باندازد؛ آنها نمه زن، بيشتر آدم را در ترديد منساء ضرر دارد، براي اين

مشورت کند که قدرت تصميمگيري دارد، و إلا اگر او هم مثل خود انسان مردد باشد، فايدهاي ندارد. پس مرحوم صاحب مجمع
البيان «بِما فَضل اله» را به تفضيل از جهت علم، عقل، حسن رأي و عزم معنا کرده است.

مرحوم ملا محسن فيض در صاف، فرموده «بِما فَضل اله» يعن «بسبب تفضيله الرِجال عل النساء بمال العقل و حسن
التدبير»، عقل مردها کاملتر است و حسن تدبير دارند ـ منتها ايشان مسئله قوت بدن را هم اضافه کرده است ـ «و مزيد القوة

ف الاعمال و الطاعات».

شيخ طوس در تبيان، جلد سوم، صفحه 189 فرموده: «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء بالتأديب و التدبير لما «فَضل اله» الرجال
عل النساء ف العقل و الرأي». اين هم مرحوم شيخ در تبيان آورده است.

مرحوم علامه در الميزان، جلد4، صفحه343 فرموده «و المراد بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ هو ما يفضل و يزيد فيه الرجال
بحسب الطبع عل النساء، و هو زيادة قوة التعقل فيهم، و ما يتفرع عليه من شدة البأس و القوة و الطاقة عل الشدائد من الأعمال

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34


و نحوها».

اين چهار متن تفسيري که در «بِما فَضل اله» گفته‌اند يعن خداوند اينها را در اين امور تفضيل داده است.

حالا در بعض از تفاسير دير اين تعبير آمده که «بِما فَضل اله» از باب اين که در بين مردها خداوند نبوت و امامت را قرار
داده و اينها را به زنها نداده است.

نقد استاد محترم بر اين قول

اولين اشال بر اين کلام اين است که اين تفاسير، همه مقتبس از يدير است. مجمع البيان از شيخ طوس گرفته، ملامحسن از
مجمع البيان گرفته و ظاهراً مرحوم علامه هم از اينها اقتباس فرموده است. در هيچي از تفاسير براي اين تعبير دليل نياوردهاند!

سؤال ما اين است که «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» يعن چه؟ بوئيد تفضيل در علم، به چه دليل؟ تفضيل در عقل، به چه
دليل؟ حسن رأي و عزم، به چه دليل؟ اين ي چيزي است که انسان احساس مکند آنچه که در ذهن شريف اين مفسرين بوده

که اصلا به عنوان ي اصل موضوع تفضيل رجال بر نساء را مسلم گرفتهاند، ملاکهايش را هم خودشان تنظيم کردهاند: عقل،
علم، حسن رأي و هذا.

پس اولين اشال اين است که اصلا براي اين تفسير، نه از لغت و نه از روايت، دليل و شاهدي اقامه نردهاند.

اشال دوم که در اينجاست اين است که ببينيم اگر دليل را اين قرار داديم «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» حالا گفتند «أن
بما أنفقوا»، اينها را بعد بايد بحث کنيم که آيا دليل دوم است و ي تعبير مستقل است يا تعبير مستقل نيست. اگر مصداق

«بِما فَضل اله» را علم قرار داديم، مر علم إسناد به خداوند دارد؟! يعن مرد که م‌رود علم پيدا مکند، اينجا بايد بوييم خدا
اين را بر زن تفضيل داد؟ «فَضل اله» يا بايد ي چيز ذات باشد. مشود گفت که خدا ذات مرد را قويتر از زن قرار داده

است؟ اگر اين باشد، مشود تفضيل؛ خدا ذات مرد را عاقلتر قرار داده است، اگر اينطور باشد اين مشود تفضيل. اما علم را
َلع مهضعب هال لا فَضتوانيم به خدا اسناد دهيم؟ در همهي اينها کلمهي علم آمده است. الان از ما سؤال کنند «بِمونه مچ

بعضٍ» چيست؟ اين بزرگان و ارکان مفسرين ما هستند، بقيه هم از همينها گرفتهاند.

اين تعبير مجمع البيان است «من زيادة الفضل عليهن بالعلم» ما نمتوانيم علم را به خدا اسناد دهيم، چه بسا مردان که در علم،
بسيار جاهل هستند و زن مقدم بر اوست. علم ي چيز ذات نيست، ي چيز اکتساب است، بايد بروند اکتساب کنند، هم قديماً و

هم حديثاً، هم براي مرد اکتسابش ممن است و هم براي زن ممن است. حالا کلمهي عقل را که باز آوردهاند، اين اشال اول
که گفتيم چه شاهدي داريم؟

پس اشال دوم اين است که بالاخره بعض از اين تفضيلها که داده شده ذات نيست.

اشال سوم اين است که در بعض از تفاسير در «بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ» گفتهاند چون خداوند به اينها نبوت و
امامت و اينها داده است. آيا اگر ما اينطور تفسير و معنا کنيم، اين متواند تعليل براي «الرِجال قَوامونَ علَ النّساء» باشد؟

خير. چرا که مر به چند درصد مردها خداوند نبوت و امامت را داده؟ در ميان خود مردها ما متوانيم بوييم «إن اله
اصطف» پيامبر را اختيار کرده، آدم و نوح و ... را از ميان ديران برگزيده است. ما نمتوانيم بوييم از آنجا که خداوند نبوت

را به رجال داده، اين دليل بر اين است که کل رجال، قوامون و قيمون بر کل نساء هستند. شما اين را دقت کنيد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34


َلع مهضعب هال لا فَضمدعاست. دليل چيست؟ «بِم «ّساءالن َلونَ عامقَو جالِبحث اين است که الآن از شما سؤال کنند «الر
بعضٍ». وجه تفضيل چيست؟ اين است که خدا به اينها در ميان اينها نبوت و امامت را قرار داده است، اين متواند تعليل

باشد؟! نه، اين فقط متواند دليل باشد که چرا در ميان رجال بعض بر بعض مقدم هستند، اما نمتواند دليل باشد که چون در
ميان صد ميليون و بيست و چهار هزار که عنوان رسالت و نبوت داشتند اين دليل شود بر اينه کل رجال، قوام هستند بر کل

نساء. اينها هيچکدام نمتواند دليل باشد.

نظر نهائ استاد محترم

از ما سؤال بفرماييد که شما اين «بِما فَضل اله» را چه معنا م‌کنيد؟ آن آيه 32 را که خوانديم و شأن نزولش را هم گفتيم،
بِه هال لا فَضنَّواْ متَتَم » شود. در آيهي 32 داردپياده م القرآن يفسر بعضه بعضاً» اينجا کاملا» عجيب اين است که اصلا

بعضم علَ بعضٍ»، اين طبق آن شأن نزول که خوانديم به دنبال اعتراض مربوط به آيهي ارث بوده، يعن در همان زمان پيامبر
ـ حالا اين روش فرهاي امروز که فر مکنند اين شبهه‌ها را حالا به عقل تاري خودشان رسيده‌اند، خير، در همان زمانِ پيامبر
بوده و عجيب اين است که خود زنها هم اعتراض کردهاند، نه فقط محارم، ام سلمه اعتراض کرده، ي شخص ديري هست به
نام وافدة النساء، که اين وافدة النساء يا اسم زن است يا ي زن به نمايندگ از زنها آمده بوده خدمت پيامبر و اعتراض کرده،

که چرا زن، نصف مرد ارث ببرد؟

آن وقت به دنبال اين تمن م‌کردهاند که کاش ما مرد بوديم، تمن مکردند مردها که کاش حسنات ما دو برابر بود، دنيا به چه
درد ما م‌خورد. پس اين «ما فَضل اله بِه بعضم علَ بعضٍ» يعن همان مسئله ارث، منحصر در همان است.

تفضيل در علم و عقل و حسن رأي و نبوت و اينها چيزهائ است که ما شاهدي نداريم.

خود اين «ما فَضل اله» مربوط به اين است، لذا دنبالش خداوند دارند «للرِجالِ نَصيب مما اكتَسبوا»؛ مردها هرچه گيرشان آمد
زنها هم هر چه گيرشان آمده است.

نتهي مهم اين است که گاه اوقات زنها سؤال مکنند که خوب چرا ما نصف مردها ارث ببريم؟ خداوند خودش جواب داده
است در آيه «واسالُوا اله من فَضله» فضل خدا که محدود نيست! خدا عنايت کرد پدر مرد، اموال به تو رسيد، خب حالا

عنايت مکند که از ي راه دير هم به تو که حالا کمتر ارث رسيده مال برسد.

تعبير ي است، آن هم نه اينه ي آيه اول قرآن باشد، ما تازه بعض از آيات اول قرآن را مفسر آيات آخر قرآن يا بالعس قرار
جالِضٍ»، اين آيه 32 است و آيه 34 دارد «الرعب َلع مضعب بِه هال لا فَضنَّواْ متَتَم » :فرمايددهيم. سه تا آيه است مم

قَوامونَ علَ النّساء ... بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ»؛ يعن خداوند مفرمايد حالا که من سهم الارث شما را دو برابر زنها
قرار دادهام، بر شما واجب است عهدهدار کارهاي زنها باشيد، بر شما واجب است خرج کنيد. هم به آن پول که از راه تفضيل

و عنايت خدا به شما بيشتر مرسد و هم «بِما انفَقُوا» يعن از همين مهور و نفقات که شما داريد خرج مکنيد براي زنها.

ما باشيم و آيات شريفهي قرآن، هرگز مسئلهي سلطنت را نمشود استفاده کرد، ما اگر بخواهيم تفضيل ذات را بوييم، با «انَّا
خَلَقْناكم من ذَكرٍ و انْث و جعلْناكم شُعوباً و قَبائل لتَعارفُوا انَّ اكرمم عنْدَ اله اتْقاكم» منافات دارد. اگر مرد تفضيل ذات علم،

حسن رأي، عقل و ... را دارد، پس ملاک فقط تقوا نبايد باشد. آيهي «انَّ اكرمم عنْدَ اله اتْقاكم»، يعن فقط تقواست، چيز
ديري نيست.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=13
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=13
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=13


ي عنايت ذات را مثال بزنم؛ خداوند ي عنايت ذات مکند و شخص را پيامبر قرار مدهد، بعد بخواهد بفرمايد جناب پيامبر،
تو و اين آدم معمول اگر من بخواهم بويم کدامتان أکرم نزد من هستيد، اين به وسيلهي تقواست. اين درست است؟ اگر خود
وينگويند اين اراده، ارادهي تيتِ»، که در محل خودش مالب هلا جسِالر منع بذهيل هريدُ الکند «ي عنايت ذات خدا ي

است، حالا خداوند بيايد بويد ائمه معصومين(ع) که به ارادهي توينيه حق تعال رجس از درون اينها دور شده، اين ائمه(ع) با
ديران اگر بخواهند در ترازو قرار دهند، فقط تقوا ملاک است. اينجا نيست! اين «انَّ اكرمم عنْدَ اله اتْقاكم» در جاي است که

مسئله تفضيل ذات خدا نباشد.

پس اينجا ما شاهد بر اين مشويم که اين «بِما فَضل اله» بايد همان باشد که خود خداوند عنايت کرده، فضل ـ که ي زيادي
است ـ کلمهي فضل به عنوان زيادي هم هست. در باب ارث ي اضافهاي را خداوند براي مردها قرار داده است، اين اضافه را

هم در همين دو آيهي بعد مگويد اضافه دادم، فر ننيد که شما حالا من خيل خوشم آمده از شما، در مقابلش وظيفه داريد که
قوام عل النساء باشيد.

حالا اين را باز ي دقت بيشتري بفرماييد، بالاخره ما نمتوانيم بوييم که قرآن را ما يقيناً داريم مفهميم، که آيا اينه ما عرض
کرديم قرينيت دارد يا ندارد؟

و صل اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=33
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=13
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=34

