
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۸۳

اجتهاد و تقلید
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشتراط عقل در مرجع تقليد حدوثاً يا بقاء؟

عرض کرديم که ي از شرايط که براي مرجع تقليد و مفت عبارت از عقل است در شرطيت عقل عرض کرديم که هم مورد
اجماع است و هم عناوين که در روايات هست مثل عنوان فقيه، عنوان عارف به حلال و حرام اينها بر مجنون صدق نمکند و

همچنين سيره عقلائيه هم در رجوع به عالم عاقل است. در اصل اعتبار و شرطيت عقل هيچ ترديدي نيست لن بحث در اين واقع
شده که آيا همانطوري که عقل حدوثاً معتبر است آيا بقاء. هم معتبر است يا نه؟ يعن اگر ي مفت تمام شرايط را داشت عقل
هم داشت به او رجوع شد و از او تقليد شد اما بعداً عقل او زايل شد کسالت عارض شد و عقل او زايل شد آيا اين زوال عقل

سبب مشود که بوييم اين دير جايز التقليد نباشد و تقليد او صحيح نباشد؟ يا اينه عقل فقط حدوثاً معتبر است اما بقاء معتبر
نيست؟

نظر مرحوم خوئ در اشتراط حدوث عقل

مرحوم آقاي خوئ (در کتاب تنقيح، ص180) فرمودهاند دليل بر اينه عقل در مفت بقاء معتبر باشد نداريم، نه از ادله لفظيه و
نه از سيره عقلائيه. بعد فرموده‌اند اصلا مقتضاي اطلاقات که در ادله تقليد داريم اين است که عقل بقاء معتبر نيست.

اين فرمايش ايشان در اينجا است، لن در بحث شرطيت عدالت از اين بيان و فرمايششان عدول مکنند و از ي راه ديري
اثبات مکنند که همانطور که عقل حدوثاً شرطيت دارد بقاء هم شرطيت دارد.

کلام محقق خوئ نقد و بررس

اما از نظر صناع با قطع نظر از آن راه که بعداً ايشان بيان مفرمايند، آيا اين بيان تام است؟ يعن ما باشيم و ادله لفظيه،
تعبير عالم دارد، فقيه دارد، عارف به حلال و حرام دارد، ما باشيم و اين عناوين لفظيه، آيا اين عناوين لفظيه، فقط دلالت دارد بر

اينه اينها حدوثاً معتبر است؟ يا ظهور اين عناوين اين است که يجوز التقليد و الرجوع ال الفقيه مادام اينه فقيه باشد؟ يجوز
الرجوع ال العالم مادام کونه عالما، يجوز الرجوع ال العارف بالحلال و الحرام مادام کونه عارفاً بالحلال و الحرام؟

به نظر مرسد که ي چنين ظهور قوي وجود دارد. يعن شبيه بعض از عناوين و مشتقات که ما داريم، مثلا مثل طبيب، در
باب طبيب اگر عقلاء مگويند رجوع به طبيب درست است؛ يعن مادام کونه طبيباً، حالا اگر اين طبيب زوال عقل پيدا کرد،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اصلا دير عنوان طبيب بر او صدق نمکند. يعن عقل مثل عدالت نيست، که اگر کس عدالتش را از دست داد، اما ممن
است فقاهتش را داشته باشد، اگر کس عقل را از دست داد، دير لا يصدق عليه الفقيه، لا يصدق عليه العارف بالحلال والحرام،

اصلا اين عناوين دير صدق نمکند.

بنابراين ما باشيم و ادله لفظيه، ادله لفظيه مگويد به اهل ذکر رجوع کنيد، فَاسالُوا اهل الذِّکرِ، يا فقيه يا عارف به حلال و حرام
.ر، اينها شرطيت و موضوعيت دارد، هم حدوثاً و هم بقاءيا عناوين دي

حالا بخواهيم مقداري اصولتر و فنتر بحث کنيم؛ اين عناوين، تمام الموضوع هستند. اگر اين عنوان کنار رفت دير موضوع
وجود ندارد. موضوع که نباشد حم برطرف مشود. حم؛ جواز رجوع به فقيه است، فقيه يا عالم يا عارف، در موضوع أخذ

شده است. الان اين کس که عقل را از دست مدهد، عقل اين خصوصيت را دارد که دير لا يصدق عليه الفقيه، لا يصدق عليه
العالم و دير از او تقليد جايز نيست. پس اينه ايشان فرمودند ادله لفظيه دلالت ندارد، به نظر ما به خوب ادله لفظيه دلالت دارد.

گويند رجوع جاهل به عالم جايز است، اولاعجيب است. عقلاء که م باز فرموده‌اند سيره عقلائيه هم دلالت ندارد. اين هم خيل
.است که عاقل باشد هم حدوثاً هم بقاء يريم، عالماگر خواستيم قدر متيقن ب

ثانياً اصلا نوبت به قدر متيقن نمرسد، شما از عقلاء سؤال کنيد اگر ي طبيب عقلش را از دست داد، آيا رجوع به او جايز
فقيه به ي ن است شما بفرماييد مثال را بايد درست بيان کنيد، فرض بحث ما اين است، کسدانند. مماست يا نه؟ جايز نم
رجوع کرده و فقيه گفته نماز جمعه در زمان غيبت واجب تخييري است، حالا هم دارد عمل مکند. بعداً اين فقيه عقل خودش را

از دست مدهد، مخواهيم ببينيم آن کس که بعداً عقل خودش را از دست داد، آن فتواي که در زمان عاقل بودنش داده،
اعتبارش از دست مرود يا نه؟

در مثال طبيب اين طور بايد مثال بزنيم اگر ي کس رجوع کرد به ي طبيب در زمان که عاقل است و نسخهاي داد، حالا بعد
گويند آن زمانکنند؟ الان عقلاء ماز چند روز آن طبيب ديوانه شد، الان عقلاء به آن نسخهاي که در گذشته داده است عمل نم

که اين نسخه و اين دارو را داد عاقل بود و با دقت داده است، همان را اعتبار مکنيم و به آن عمل مکنيم.

ما اين نحو قياسها را فقط بايد براي تنبيه ذکر کنيم و ا چنين چيزي گفته شود، بايد گفت که اصلا اينجا اگر در مثال طبيب ي
در بعض از جهات، قياس اينها قياس مع الفارق است. قول فقيه، لل آنٍ براي مقلد حجيت دارد. مجتهد الان که استنباط کرد

اگر فردا هم از او بپرسيد مگويد همان استنباط قبل است. اگر سه روز بعد هم بپرسيد مگويد همان استنباط قبل است و
مجتهد ف کل آنٍ قولش براي عام حجيت دارد. آن زمان که عقل خودش را از دست داد، دير الان ما ش مکنيم در اينه

حجيت دارد يا ندارد؟ با ش در حجيت هم، بايد حم به عدم حجيت کرد.

اما در باب طبيب همان تشخيص گذشتهاش نسبت به اين مرض و اين دارو همان است، بحث حجيت نيست. قبلا به آن رجوع
شده است و او طبابت کرده و داروي داده، اطمينان هم حاصل مشود براي مريض و روي همان اطمينانش هم عمل مکند.

لذا هر زمان اطمينانش زايل شد، چه آن طبيب عاقل باشد و چه عاقل نباشد، دير به آن دارو عمل نمکند.

ممن است گاه اوقات در بعض از کلمات اين نته مطرح شود که قياس رجوع به مجتهد به رجوع به طبيب، صحيح نيست،
در حال که اين تشبيه أظهر من الشمس است. وقت انسان مخواهد تقليد را براي مردم بيان و روشن کند، ي از بهترين

تشبيهات، همين است؛ که اگر شما مريض شويد سراغ چه کس مرويد؟ مفرمايد دکتر. در باب تقليد هم بايد به مجتهد رجوع
کنيد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=43


حالا از شما سؤال مکنيم اين قياس ولو از بعض از جهات تقريب به ذهن مکند، اما چرا قياس باطل است؟ بطلانش براي
اين است که رجوع به طبيب از باب حصول اطمينان است، يعن وقت کس به طبيب رجوع مکند، روي آن طبابت که دارد

اطمينان براي او حاصل مشود، اين اطمينان مادام که هست انسان به دستور او عمل مکند، وقت که از بين رفت دير عمل
نمکند، اما در رجوع به فقيه؛ مگوييم قول فقيه براي عام حجيت دارد مطلقا، أعم از اينه براي عام اطمينان حاصل شود يا

اطمينان حاصل نشود.

محور و ملاک در باب قول فقيه؛ عبارت از «حجيت» است. در باب طبيب؛ ملاک عبارت از «حصول اطمينان» است.

اساساً ما اين ادعا را به نحو کل داريم که اينه مگويند سيره عقلائيه بر رجوع جاهل به عالم است، حالا اگر کس بويد که
اين سيره در جائ است که اطمينان حاصل شود، اما اگر مفيد اطمينان نباشد سيره عقلائيه بر آن نيست. اگر اين حرف را بزنيم
‐که به نظر ما بعيد نيست ‐ ادله مشروعيت باب تقليد که الان داريم در آن بحث مکنيم، دير از بحث سيره عقلائيه و از بحث

رجوع جاهل به عالم به طور کل خارج مشود.

يعن ي دليل محم براي جواز تقليد ذکر مکنند به نام «سيره عقلائيه در رجوع جاهل به عالم»، ما ادعا مکنيم قدر متيقن از
سيره در جاي است که اطمينان حاصل شود، در حال که ما در اين تقليد مورد بحث، م‌خواهيم بوييم يجب للعام الرجوع

ال الفقيه، أعم از اينه برايش اطمينان حاصل شود يا اطمينان حاصل نشود.

لذا نمشود قياس کرد و گفت در باب طبيب اگر در آن زمان که عاقل بوده دستوري داده، خب مردم به نسخهاش عمل مکنند
ولو بعداً هم ديوانه شود، در باب فقيه هم همينطور است. در باب فقيه؛ مسئله از باب اطمينان نيست، از باب حجيت است.

ما عرض کرديم اولا ادله لفظيه ظهور در شرطيت عقل حدوثاً و بقاء دارد.

ثانياً عرض کرديم که نم توان سيره عقلائيه را در اينجا مورد توجه قرار داد، چون بعد از آنه فقيه زوال عقل پيدا مکند، ما
ش مکنيم آيا فتواي او براي عام، حت آن فتواي که حجيت داشت (فتواي که زمان جنون م‌دهد که هيچکس نمگويد

اعتبار دارد)، هم بر عام اعتبار دارد يا نه؟ اينجا ش در حجيت، مساوق با علم به عدم حجيت است.

اشال

ممن است مستشل بويد شما در بحث بقاء بر ميت چه مگوييد؟ شما مگوييد اگر فقيه فوت کرد، بعد از فوتش مشود
وييد اگر فقيه عاقل، عقلش زايل شد، يجوز البقاء در همان فتوايبر تقليد فقيه بود. همين حرف را هم در باب عقل بزنيد، ب باق

که در زمان عقل داده و رجوع به او.

جواب اشال

در جواب اين اشال، اولا: خود اين بحث که آيا بقاء بر تقليد ميت جايز است يا نه؟

ثانياً: چه بسا در آنجا بعض ادعاي اجماع کرده باشند.



ثالثاً: اين دو عنوان ميت و عنوان زوال عقل، در نظر عرف دو عنوان مغاير با يدير هستند. عرف در زوال عقل مگويد اين
سبب مشود که قول او دير اعتبار نداشته باشد، اما در باب موت اينطور نيست.

بهترين مثال در باب موت؛ مسئله وصيت است. اگر کس وصيت کرد که بعد از موت من اين کار انجام شود، خود اين کلام و
إنشاء در زمان حيات بوده، اما ترتب آثارش بعد از موت است. بوييم الان که موت حاصل شد خود آن إنشائ هم که شده لغو

است؟! عقلاء موت را مانع براي اعتبار و حجيت کلام نمدانند.

لذا شما ببينيد کس که هزار سال پيش ي تحقيق را کرده، الان تحقيقش را معتبر مدانند و بر آن آثار مترتب مکنند.
نمگويند إذا مات، آن تحقيق که کرده کالعدم. اما جنون را عقلاء مانع مدانند، عقلاء اگر کس حرف زده باشد، حت در زمان

عقلش، بعد جنون عارض او شده باشد، دير به حرفهاي گذشتهاش هم اعتباري قائل نيستند.

بنابراين قياس بين موت و زوال عقل، قياس درست نيست و ما از اين راه متوانيم جواب دهيم.

ما نمخواهيم بوييم که از زمان که عقل زايل شد، کشف از اين مکنيم که قبلا هم اعتباري نداشته، حت در زمان عقل، خير،
هيچس اين را نمگويد. آن مقداري که مسلم است اين است که اگر کس در زمان عقل حرف زد، تا زمان که عاقل است همه
ترتيب اثر مدهند، زمان که جنون عارضش شد عقلاء مگويند با بروز جنون، از اين زمان ما دير ترتيب اثر نمدهيم. اما در

موت اينطور نيست، بعد از موت اتفاقاً در بعض از موارد مثل وصيت، تازه زمان ترتيب اثرش است، تازه عقلاء بر آن اثر
مترتب مکنند.

عل أي حال نمشود کاملا ما نحن فيه را به بحث ميت قياس کرد. موت را عقلاء نقص و مانع از ترتيب اثر نمدانند، اما جنون
را مانع مدانند.

نتيجه بررس ادله اعتبار عقل

نتيجه اينه مهمترين دليل ما بر اينه عقل حدوثاً و بقاء معتبر است؛ همان ادله لفظيه است. گفتيم که وقت عقلش را از دست
مدهد، آيا شما بر او صدق فقيه مکنيد؟ صدق عالم مکنيد؟ خير، بله کان عالما، کان فقيها، اما الان فقيه نيست. پس الان

دير رجوع به فقيه و رجوع به عالم نشد و ادله لفظيه تقليد شامل او نمشود.

تقليد از مجنون ادواري

ي فرع ديري که در اينجا مطرح است اين است که آيا م‌توان به مجنون ادواري ‐کس در بعض از حالات جنون دارد‐ در
تقليد رجوع کرد؟ البته نسبت به آن استنباط که در زمان تعقل و إفاقه داشته است. اينجا هم دو وجه وجود دارد:

ي وجه اين است که بوييم عيب ندارد، حالا کس که مجنون ادواري است، در زمان که عاقل بوده ي فتوائ داده، اما حالا
جنون بر او عارض مشود، که دوباره حالات مختلف پيدا مکند. بوييم که مانع ندارد.

مرحوم آقاي حيم در مستمس (ج1، ص42) و مرحوم آقاي خوئ در دروس ف فقه الشيعه اين مسئله را متعرض شده‌اند.
ايشان هم همان نظريه مرحوم آقاي حيم را دارند که اگر در زمان عقل کس فتواي داد و جنون ادواري داشت، اين حجيت



دارد.

برخ از متأخرين هم مثل صاحب مفاتيح، صاحب اشارات، اينها هم همين نظريه را قائل شده‌اند، منتها ي قيدي زده‌اند که اگر
اجماع بر خلاف آن نباشد.

عمده دليل اين گروه (آقاي خوئ و حيم) اين است که اطلاقات ادله و دليل سيره شامل اين مورد هم م‌شود.

ادله که مگويد در زمان که عاقل بوده، به او فقيه مگويند، در زمان که عاقل بوده به او عالم و عارف به حلال و حرام
مگويند و شاملش مشود ولو اينه جنون ادواري دارد و در بعض از زمانها جنون پيدا مکند و هذا السيرة.

نظر استاد محترم

ما راجع به ادله لفظيه همان بحث که الان داشتيم گفتيم ادله لفظيه ظهور در استمرار دارد، مگويد: يجوز الرجوع إل الفقيه
مادام کونه فقيهاً، مادام کونه عالماً، بعد از اينه اين جنون ادواري عارضش مشود، دير عنوان فقيه را ندارد و نمشود به او
گفت: هذا فقيه مجنون، اصلا جنون ي چيزي است که علم و عدالت و ايمان و دين و همه اينها را تحت الشعاع قرار مدهد.

اصلا نمشود گفت هذا کافر مجنون و هذا مسلم مجنون، مر اينه ي جنونهاي در مرحله خيل ضعيف باشد. اما اگر جنون
در مرحله بالا باشد، جنون که بيايد دير عنوان ايمان را ندارد، عنوان عدالت را ندارد، عنوان عاقل را ندارد. هيچي از اين

عناوين بر آن مترتب نمشود.

بنابراين اطلاقات که مفرمايند، به نظر ما درست نيست. ادله لفظيه ظهور خوب دارد در اين که نمشود به مجنون ادواري هم
رجوع کرد.

سيره را هم که قبلا عرض کرديم در اينه اصلا اساس سيره عقلائ که رجوع جاهل به عالم بدون دليل باشد براي تقليد، ما در
اين ترديد داريم به خاطر همان نتهاي که عرض کرديم. بحث عقل تمام شد.

بحث بعدي اين است که آيا ايمان؛ يعن اينه مرجع تقليد، شيعه اثن عشري باشد، معتبر است يا نه؟

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


