
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۷ اسفند ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث ما در ادله مشروعيت تقليد بود. تا کنون براي جواز و مشروعيت تقليد، دو دليل را عنوان کرديم؛ ي دليل عقل و دوم
سيره عقلائيه بود. عرض کرديم که به نظر ما هر دو دليل تام است. لن غير از اين دو دليل، ادله نقليه متعددي بر حجيت تقليد

اقامه شده که اينها را هم بحث مکنيم؛ هم به آيات شريفه استدلال شده و هم به روايات متعددي که ما متوانيم در اين زمينه به
آنها استدلال کنيم.

سومين دليل بر حجيت تقليد، استدلال به آيه نفر

در اين باره به چند آيه از آيات قرآن شريف استدلال شده است.

نَفَر لاآفَّةً فَلَوواْ كرنفينُونَ لموانَ الْما كم باشد: «واولين آيه، که شايد مهمترين آيه مورد استدلال هم باشد؛ آيه 122 سوره توبه م
من كل فرقَة منْهم طَآئفَةٌ لّيتَفَقَّهواْ ف الدِّين ولينذِرواْ قَومهم اذَا رجعواْ الَيهِم لَعلَّهم يحذَرونَ»، که گاه اوقات بعضها به اشتباه

مخوانند «ولينذروا قومهم»، به صورت صيغه امر، اما اين عنوان امر را ندارد، بله «لام»، لام غاية است.

بحث در اين است که آيا ما متوانيم از اين آيه، حجيت فتواي فقيه را استفاده کنيم؟ که در اين صورت روشن است که تقليد
مشروعيت پيدا مکند. لذا الان بايد ببينيم آيا م‌توان از اين آيه شريفه حجيت فتواي فقيه را مطقاً (يعن أعم از اينه براي ما

علمآور باشد يا نه) ثابت کرد، يا چنين استفاده‌اي نم‌شود؟

اين آيه از مواردي است که معرکه آراء بين بزرگان و فقها است، بهطوري که فقيه بزرگ مثل مرحوم محقق خوئ(ره) بر حسب
آنچه که در کتاب تنقيح (1: 67) فرمودهاند که دلالت اين آيه شريفه بر حجيت فتواي فقيه و بر اينه تقليد مشروعيت دارد،

آنچنان قوي است که اصلا قابل مناقشه نيست و امري بسيار روشن است.

در مقابل بعض از فقهاي دير مثل والد بزرگوار ما بعد از اينه ي بحث مفصل را حول اين آيه شريفه فرمودهاند به اين
صورت نتيجه گرفتهاند که «لا دلالة للآية عل حجية الفتوي»، اين آيه هيچ دلالت بر حجيت فتواي فقيه ندارد؟!

بنابراين چون اقوال و انظار مختلف حول اين آيه شريفه وجود دارد، ما بايد ي مقدار بيشتر در آيه تأمل کنيم و ببينيم از اين آيه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


شريفه چه چيزي استفاده مشود.

بحث ديري که در جاي خودش مطرح است اينه آيا فتوا دادن بر فقيه واجب است يا نه؟ مثلا اگر ي شخص که واقعاً شرايط
فقاهت و إفتاء را دارد و اگر کس از او بپرسد که ما هو رأيم ف هذا المورد؟ آيا در اينجا فقيه متواند مسئله را در اينجا کتمان

کند و مسئله و فتواي خودش را بيان نند يا اينه از اين آيه شريفه نه تنها حجيت فتواي فقيه، بله مطلب بالاتري هم استفاده
مشود و آن اين که إفتاء و فتوا دادن هم بر فقيه واجب است.

اين مطلب باز در کلمات مرحوم خوئ هست که ايشان مفرمايد ما از آيه استفاده مکنيم که فتوا دادن واجب است. بدين
صورت که ايشان فرموده‌اند ما از اين آيه شريفه سه مطلب استفاده مکنيم؛ ي مطلب؛ اين که تقليد در احام واجب است،

يعن عام بايد به مجتهد و فقيه مراجعه کند و از او تقليد کند. مطلب دوم؛ اين است که ايشان مفرمايد ما از آيه شريفه
استفاده مکنيم که إفتاء هم بر فقيه واجب است. مطلب سوم؛ حجيت فتواي مجتهد است.

لذا اين آيه نياز به تأمل و بررس بيشتر دارد.

بررس و تأمل در آيه

اين آيه در بحث حجيت خبر واحد هم مورد استدلال واقع شده است. اجمال آيه شريفه اين است که آيه، اول مفرمايد لازم
نيست که همه مؤمنين کوچ کنند: «و ما كانَ الْمومنُونَ لينفرواْ كآفَّةً»، «ما» نافيه است، يعن لازم نيست که همهي مؤمنين کوچ

کنند، «فَلَولا نَفَر من كل فرقَة منْهم طَآئفَةٌ»، چرا از هر فرقهاي طائفهاي کوچ نمکنند، «لّيتَفَقَّهواْ ف الدِّين ولينذِرواْ قَومهم اذَا
رجعواْ الَيهِم لَعلَّهم يحذَرونَ» تا تفقه در دين کنند و بعد از اينه برگشتند، قوم خودشان را انذار کنند، شايد قومشان بترسند و

تحذر پيدا کنند.

در اينجا ابتداء در مورد تفسير خود آيه دو نظر وجود دارد، که بايد بررس شود آيا ي از آن تفاسير در اين استدلال مطرح است
و يا اينه هر دو تفسير در اينجا مطرح مشود.

ي نظر اين است که مفرمايد: «فَلَولا نَفَر من كل فرقَة منْهم طَآئفَةٌ»؛ چرا از هر فرقهاي طائفهاي نفر و کوچ نمکنند؟ که منظور
از اين نفر «نفر جهادي» است، يعن در مدينه از هر فرقهاي طائفهاي کوچ کنند و به جهاد بروند، «لّيتَفَقَّهواْ ف الدِّين»، تا اينه

بعد از اينه به جهاد در راه خدا مروند تفقه پيدا کنند، يعن بروند تا تأييدات و نصرت اله را ببينند و بعد از اينه برگشتند
مردم و طائفه خودشان را إنذار کنند. اين ي نظري است که در مورد تفسير آيه نقل شده (البته بايد اين مطلب تتبع شود).

کثيري از مفسرين آيه را به اين نحو تفسير کردهاند که خداوند مخواهد نه کند از اينه همه مؤمنان به جهاد بروند «و ما كانَ
الْمومنُونَ لينفرواْ كآفَّةً»، لازم نيست که همه مؤمنين با همدير به جهاد بروند، چرا از هر فرقهاي، طائفهاي نمروند، يعن از هر
فرقه‌، طائفه‌اي بروند، مثلا ي طائفه در مدينه پيش پيغمبر بمانند و ي طائفه دير بروند و آن طائفهاي که م‌روند در دين تفقه

کنند، يعن آنهاي به جهاد رفتهاند در دين تفقه کنند و بعد از اينه برمگردند قوم خودشان را انذار کنند.

اگر آيه را اينطور معنا کنيم، باز دو احتمال در آيه شريفه وجود دارد: «ليتفقهوا»، يعن «ليتفقهوا القاعدين»، آنهائ که داخل
«هِملَيواْ اعجذَا رقاعدين، قوم خودشان را انذار کنند «ا «مهمواْ قَونذِريلمدينه ماندهاند و در کنار پيامبر هستند اينها تفقّه کنند «و
بعد از اينه از جهاد برگشتند. يعن اينهائ که در مدينه نزد پيامبر ماندند، احام را از پيامبر ياد بيرند و اينهائ هم که به جهاد

رفتند بعد از اينه برگشتند بيايند تا احام از آنها ياد بيرند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


احتمال دوم اين است که بوييم «ليتفقهوا» يعن «ليتفقهوا النافرين» نه قاعدين، يعن آنهائ که کوچ کردند، در دين تفقه پيدا
کنند. مگوييم تفقه نافرين اين است که آثار عظمت خدا را ببيند و بعد قوم خودشان را إنذار کنند، «لَعلَّهم يحذَرونَ».

بنابراين بيان اول داراي دو احتمال بود و قدر مشترک بين اين دو احتمال اين است که آيه مگويد لازم نيست همه بروند، بله
ي عدهاي پيش پيامبر بمانند و عده دير بروند جهاد، و بعد قاعدين تفقه در دين پيدا کنند و نافرين را انذار بنند و يا اينه

نافرين تفقّه در دين پيدا کنند و موقع که برگشتند قاعدين را انذار کنند.

نظر استاد محترم

اگر ما آيه شريفه را بدين صورت معنا کرديم، در اين صورت اين آيه شريفه مربوط به بحث جهاد مشود و آنهاي که نفر
مکنند و در جهاد، عظمت خدا را مبينند و به مردم مگويند، اين هيچ ارتباط به بحث ما که فتواي فقيه و امثال اينها باشد،

ندارد.

اگر هم گفتيم که قاعدين تفقّه کنند، در اين صورت قاعدين آن چيزي را که پيامبر به عنوان وح براي آنها بيان مفرمايد آنها را
براي نافرين مگويند. باز در اينجا هم اين به عنوان حجيت فتوا مطرح نيست، بله عنوان است که اينها از پيامبر آيات را

مشنوند و اين آيات را براي نافرين قرائت مکنند.

لن كم نَفَر لاري قرار دهيم (نه نفر براي جهاد)، بنابراين «فَلَوو تف بيان و تفسير دوم آيه اين است که از اول، نفر را نفر علم
فرقَة منْهم طَآئفَةٌ»، اينه چرا از هر فرقه‌اي طائفهاي کوچ نمکنند بروند مدينه تا اينه در محضر رسول خدا تفقه کنند و سپس

آنچه را ياد گرفتهاند براي قوم خودشان عنوان کنند.

اگر ما اين احتمال دوم را در آيه شريفه پذيرفتيم تازه راه باز مشود که در ما نحن فيه بتوانيم به اين آيه شريفه استدلال کنيم.

مقدمات استدلال به آيه شريفه

براي استدلال به آيه شريفه نياز به مقدمات است:

اولين مقدمه اين است که ما بوييم اين نفر تفقّه واجب است. از کجاي آيه استفاده مشود که نفر، واجب است؟ از اين
«لولاي تحضيضيه»، که در اينجا مگويد «چرا طائفهاي نمروند،» اين دلالت دارد بر اينه نفر، واجب است.

به عبارت دير کلمهي «لولاي تحضيضيه» و خود سياق آيه که اول مگويد «و ما كانَ الْمومنُونَ لينفرواْ كآفَّةً»، همه لازم نيست
بروند «فَلَولا نَفَر من كل فرقَة منْهم طَآئفَةٌ».

بنابراين اگر لولاي تحضيضيه هم در اينجا نبود، خود سياق آيه در مقام جعل ي حم الزام است.

پس براي وجوب نفر دو قرينه داريم: ي لولاي تحضيضيه ، ديري هم مجموع سياق آيه شريفه.

مقدمه دوم اين است که بوييم مراد از اين تفقه، فقط تفقه در خصوص احام باشد، يعن تفقه اصطلاح، که همان استنباط

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


احام شرعيه است.

اما اگر گفتيم «ليتفقهوا» أعم است يعن شما برويد اين را بفهميد چه در اعتقادات و چه در فرعيات و احام، يعن در اصول و
فروع تفقه کنيم، در اين صورت دير قابليت استدلال در ما نحن فيه را نخواهد داشت، چون ما مخواهيم از آيه حجيت فتواي

فقيه را تعبداً استفاده کنيم، يعن اگر فقيه به ما گفت نماز جمعه واجب است، ما اين را بپذيريم.

مقدمه سوم اين است که بوييم تفقه بايد تفقه واجب باشد، يعن از باب اينه تفقه غايت نفر است و اگر نفر واجب شد، غايت
نفر هم واجب مشود.

مقدمه چهارم اين است که آيه مگويد «لّيتَفَقَّهواْ» و «لينذِرواْ»، اگر آيه بخواهد ما نحن فيه را شامل شود و دلالت بر فتواي فقيه
کند، بايد بپذيريم که فتواي فقيه هم از مصاديق إنذار است، يعن بايد بوييم بر خود فقيه هم منذر صدق کند، ول اگر بوييم که

اصلا بر فقيه منذر صدق نمکند، در حال که آيه مگويد اين نافرين بيايند إنذار کنند، دير به درد استدلال نم‌خورد.

مقدمه پنجم اين است که در اين «لَعلَّهم يحذَرونَ»، مراد از «حذر» چيست؟

ي احتمال اين است که مراد؛ همان مجرد خوف نفسان باشد، که معمولا در افراد وجود دارد. اگر اين باشد، بدرد استدلال
نمخورد، چون ما مخواهيم از حجيت فتواي فقيه به اين برسيم که مقلد هم بايد به اين فتوا عمل کند.

لذا مقدمه پنجم اين است که بوييم مراد از اين حذر؛ حذر عمل باشد و علاوه بر اينه مراد از حذر، حذر عمل باشد، همچنين
آيه، حذر را هم بايد واجب کند، اينطور نباشد که حال خواستند بترسند و نخواستند نترسند.

بله بياييم بوييم که اگر مقتضاي حذر وجود دارد، واجب است و اگر مقتضاي آن وجود ندارد، در اين صورت اصلا لازم
نيست و رجحان هم ندارد و دير اصلا به‌طور کل استدلال هم از بين مرود. ول اگر گفتيم که اين حذر واجب است آنهم

بهنحو حذر عمل، در اين صورت نتيجه م‌گيريم که عمل مقلد عمل صحيح است و تقليد لازم است.

مقدمه ششم اين است که اين حذري که ما مگوييم واجب است، اطلاق دارد، يعن اينه مردم مطلقاً بترسند، چه بخواهد علم
پيدا کنند و چه علم پيدا ننند. بنابراين اگر گفتيم که اين حذر به ي قرائن مناسبت دارد با آنجائ که مردم علم پيدا کنند در

اينجا دير اين آيه بدرد ما نحن فيه نمخورد، بله وجود حذر بايد عل الاطلاق باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122

