
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۳ دی ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 45 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه و تمله بحث گذشته

ملاحظه فرموديد که در اين بحث که آيا حقيقت تقليد عبارت از «عمل» است يا «التزام»، به اين نتيجه رسيديم که حقيقت تقليد
عبارت است از «التزام مع البناء عل العمل»، و نات را عرض کرديم.

حالا شاهد ديري هم در ذهن آمده که؛ در مواردي که مجتهد فتوا به حرمت ي شي م‌دهد و فرض کنيم که مورد از موارد
اختلاف است، مثلا ي مجتهد فتوا مدهد به وجوب نماز جمعه و مجتهد دير فتوا مدهد به حرمت آن، ‐که در نماز جمعه در
زمان غيبت بعض احتمال حرمت هم داده‌اند، البته قول خيل نادري است‐، حالا در اينجا آن کس که مقلد مجتهدي است که
فتواي به وجوب داده، به فتواي مجتهدش عمل مکند و نماز جمعه را مخواند، آن کس که فتوا مدهد به حرمت، مقلد او در

اين مسئله چونه در عمل تقليد مکند؟ عمل وجود ندارد، بله در مقام عمل نماز جمعه را ترک مکند و اين ترک، نمشود
جز اينه ملتزم باشد به قول مجتهد خودش.

بنابراين ما عرض مکنيم در مواردي که مجتهد فتوا به حرمت داده و آنجا دير عمل وجود ندارد تا بوييم آيا با اين عمل تقليد
تحقق پيدا کرد يا نه؟ آنجا ترک العمل هست، و اين ترک العمل مصداق ندارد. مر اينه انسان التزام به آن داشته باشد.

حالا فرض کنيد ي وقت م‌گويند ي چيزي حرام است، اصلا در دسترس انسان هم نيست، خارج از ابتلاء انسان است، اينجا
خود بهخود ترک مشود. اما چيزي که در اختيار انسان است و انسان متواند انجام دهد، اگر انسان ترک کرد اين ترک محقق
نمشود جز از راه التزام. به اين شخص مگويند چرا ترک کردي؟ مگويد چون مجتهد من گفته، چون ملتزم به کلام مجتهد و

رأي او هستم. از اين جهت تقليد تحقق پيدا مکند.

،مثل آخوند خراسان لذا هر چه ما در اين مسئله دقت کرديم، شواهد قول به التزام بيشتر به نظر آمد و عرض کرديم بزرگان
مرحوم عراق، صاحب فصول و عده ديري از بزرگان، همين نظريه التزام را پذيرفته‌اند.

ادله مشروعيت تقليد

بحث مهم ديري که در اينجا طرح مشود اين است ادله‌ي مشروعيت تقليد چيست؟

اکنون که گفتيم تقليد به عنوان ي از اطراف تخيير عقل واجب است و حقيقت تقليد را بيان کرديم، مخواهيم ادلهي جواز و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مشروعيت تقليد را ذکر کنيم و معمولا فقهاء در اينجا هم اين را متعرض شده‌اند.

گرچه باز اين بحث عمدتاً در بحث اصول اجتهاد و تقليد مطرح مشود، که چه دليل بر جواز تقليد داريم، ولين در فقه هم به
مناسبت، بحث ادلهي جواز تقليد را ذکر کرده‌اند.

اولين دليل جواز تقليد؛ حم عقل

اولين دليل که براي جواز تقليد ذکر شده؛ «حم عقل» است.

قبلا به عنوان ي از اطراف تخيير عقل گفتيم عقل م‌گويد براي اينه شما مأمن از عقاب داشته باشيد، يا بايد اجتهاد کنيد، يا
تقليد کنيد و يا احتياط کنيد.

مرحوم آخوند در کتاب کفايه تعبيرشان اين است که «إنّ جواز التقليد و رجوع الجاهل إل العالم ف الجملة يون بديهياً جبلّياً
فطرياً لايحتاج إل دليل»؛ سه تا عنوان آورده براي جواز تقليد؛ جواز تقليد، ي حم بديه است، جبل است و فطري است.

ما قبلا به تبع محقق اصفهان عرض کرديم که ما اصلا حم فطري به طوري که حاکم؛ فطرت انسان باشد، نداريم.

حم دو جور است؛ «حم عقل» و «حم نقل و شرع»، اما ي حم به عنوان حم فطري نداريم.

بله ي قضاياي فطريه داريم؛ الاربعة زوج يا الاربعة تنقسم ال متساويين، اينها قضاياي فطري است، که مگويند قضاياي
فطري هم قضاياي است که قياساتها معها، اما حم فطري نداريم.

قبلا اين را مفصل توضيح داديم که حم از مقوله انشاء است و منشأ لازم دارد و فطرت چيزي نيست که بتواند خودش إنشاء
کند. لذا در فطري بودن و هذا در جبلّ بودن، اينه در جبله و ذات و غريزه انسان وجود دارد، در اين هم ي مناقشات شده

است.

آن مقداري که روشن است اين است که رجوع جاهل به عالم و جواز تقليد، ي حم عقل بديه است و ملاکش را قبلا گفتيم؛
يا دفع ضرر محتمل است، و يا ملاکات ديري که قبلا مورد بحث قرار گرفت. ف الجملة ي از احام عقليه؛ مسئله جواز تقليد

است، عقل حم مکند به اينه جاهل بايد در مواردي که احتياج دارد به عالم رجوع کند.

دومين دليل جواز تقليد؛ سيره عقلائيه

دليل دوم که بر جواز تقليد اقامه شده، «سيره عقلائيه» است. بنا بر اينه بين سيره عقلائيه و حم عقل فرق وجود داشته باشد،
کما اينه مشهور قائل هستند. اما برخ مثل مرحوم محقق اصفهان قائل هستند که سيره عقلائيه با حم عقل ي چيز است و

بين اينها فرق وجود ندارد.

حالا روي اين مبنا که بين اينها فرق است، سيره عقلائيه بر اين قائم است که در هر فن و صنعت، در هر زمان بايد به متخصص
و خبرهي آن فن مراجعه شود. جاهل بايد به کس که خبرويت در آن فن دارد مراجعه کند. در نتيجه سيره عقلائيه خودش ي از



ادله است و دليل است بر اينه تقليد چيزي است که شرعاً هم جايز است.

اينجا چند نته براي تحيم اين دليل بايد ذکر شود.

ي نته اين است که ما در سيرهي عقلائيه زمان متوانيم به عنوان دليل از آن ياد کنيم که اين سيره عقلائيه مورد امضاي
شارع باشد. امضاي شارع در اينجا از راه عدم الردع استفاده مشود. يعن اگر ديديم که شارع ردع نرده و منع نرده، کشف

از اين مکنيم که شارع اين سيره عقلائيه را امضاء فرموده است.

آناه مگوييم که در مسئله رجوع جاهل به عالم، شارع هيچونه ردع نرده و اين سيره عقلائيه را مورد امضاء قرار داده از راه
عدم الردع.

اشال بر سيره عقلائيه

اشال که در اينجا وجود دارد اين است که سيره عقلائيه بايد در زمان شارع باشد تا بوييم شارع نسبت به آن ردع انجام
در زمان معصومين(عليهم السلام) نبوده، بعداً بناء عمل سيره عقلائيه، سيره مستحدثه و جديد باشد، يعن نداده، اما اگر ي

عقلاء بر ي امري تحقق پيدا م‌کند، اعتباري ندارد.

اکنون اشال کرده‌اند که اينونه تقليد که الان ف زماننا هذا مطرح است، اين بعد از زمان غيبت واقع شده و اين سيره عقلائيه،
ي سيره مستحدثه است و سيره مستحدثه براي ما اعتباري ندارد. اين اشال مهم است که در اينجا وجود دارد.

بررس حجيت سيره عقلائيه مستحدثه

حالا اين بحث ي بحث است که در اصول بايد تحقيق شود که آيا سيره عقلائيه که ما مگوييم حجيت دارد، يعن اگر عقلاء بما
هم عقلاء ي بنا و سيره عمل بر ي مطلب داشتند، آيا اين سيره در صورت که در زمان شارع باشد و مورد ردع شارع واقع

نشده باشد اين به درد ما مخورد؟ مثلا در زمان شارع اگر کس چيزي را حيازت کرد، عقلاء مگفتند حيازت سبب براي
مليت است. در زمان شارع اگر در ي معاملهاي کس مغبون واقع مشد، عقلاء م‌گفتند مغبون حق فسخ دارد. ي از ادله
خيار غبن هم سيره عقلائيه است. شارع در آن زمان اين سيره را ملاحظه فرموده و معصومين(عليهم السلام) ملاحظه کرده‌اند،

اما ردع هم نرده‌اند، کشف از اين مکنيم که در نظر شارع هم اين سيره عقلائيه معتبر بوده است.

الان در معاملات سيره عقلائيه‌اي که عقلاء بنايشان بر امري است اما در زمان شارع اصلا نبوده، سيرهي عقلائيه حادثه، آيا
متوانيم بوييم اين سيره عقلائيه حجيت دارد؟

اينجا اختلاف وجود دارد. کثيري از اصوليين قائل هستند که سيرهاي که ما در اصول مگوييم حجيت دارد، ي سيرهاي است
که در زمان معصوم(ع) و در مرئ و منظر معصوم باشد. اگر معصوم(ع) ردع نرد، مفهميم امضاء کرده، اما نسبت به

سيره‌ي حادثه، هيچ دليل بر اعتبارش نداريم.

اما برخ اصوليين دير مثل مرحوم امام(رضوان اله عليه) و همچنين والد بزرگوار ما، قائل هستند که شارع از آنجا که مقنن
است و از آنجا که ي شريعت کامل و خاتم را آورده، و چون شارع عالم به اين بوده که تا قيامت چه سيرههاي در بين عقلاء



عموم و با ي عنوان کل تواند با يشود، مر حادث ماز سيرهها در پانصد سال دي بيند بعضشود، اگر محادث م
نسبت به آن سيرههاي حادثه، آنهاي را که مطابق نظر شارع نيست ردع کند. پس اگر ديديم ي سيرهاي الان حادث شده، مثل

بحث بيمه، و در آيات و روايات دليل که حت به نحو عموم بتواند اين را رد کند نباشد، کشف از اين مکنيم که اين سيره
حجيت دارد.

کلام شهيد صدر(ره)

اما آن طائفه اول تعبيري دارند که من کلام مرحوم شهيد صدر(رضوان اله عليه) را بخوانم بر حسب آنچه که در تقريرات اصول
ايشان آمده است. ‐از اصول ايشان دو تقرير هست؛ ي بنام بحوث ف علم الاصول، دوم به نام مباحث الاصول، کتاب مباحث

الاصول، هم دقيقتر است و هم روانتر است، يعن زودتر متوانيد مطالب را بفهميد ولو اينه مباحث، براي دوره اول مرحوم
شهيد صدر است و بحوث براي دوره دوم است و ي مقداري اختلاف هم بين اين دو دوره وجود دارد، اما مباحث روانتر

نوشته و دقيقتر ناشته شده است‐.

در کتاب مباحث (الجزء الثان من القسم الثان، ص 128) م‌فرمايند: «و أما ف السيرة العقلائية فوجود سيرة ف زمن متأخر
عن زمان الإمام لا يدل عل موافقة الإمام لها بافتراض أنّه لو لم يرض بها لأصدر بيانات تصلح للردع عنها ف الزمان المتأخر، و
ذلك لأنّهم(عليهم السلام) إنّما يتحفظون عل الأحام بالطريق الاعتيادي لا بإعمال الغيب»؛ ي سيرهاي که متأخر از زمان امام

است، دلالت بر موافقت امام ندارد. آنان که مگويند سيرههاي بعد از امام معصوم هم حجيت دارد، دليلشان اين است که اگر
معصوم رضايت نداشته باشد، بيانات را بايد صادر مکردند که در زمان متأخر رادع باشد. بعد فرموده‌اند اين که مگوييم سيره

در زمان متأخر مفيد نيست و اين دليل هم دليل خوب نيست، زيرا ائمه‌ي ما حافظ احام بودند به طريق اعتيادي، يعن آن
طريق که عادتاً طريقيت دارد، اگر ي سيرهاي در زمانشان بود و مقبول نبود، ردع مکنند، مقبول بود ردع نمکنند، سيرهاي

هم که بعد مآيد، ربط به اينها ندارد و نم توانيم بوييم مورد قبول اينهاست.

اين بحث ي بحث است که خيل ثمره دارد، مخصوصاً در مسائل مستحدثهاي که در زمان ما واقع مشود، اين مبنا ي از
قائم باشد و در آيات و روايات هم ي مطالب مهم مسائل مستحدثه است، که الان در زمان ما اگر سيره عقلاء بر ي مبان

عنوان کل که رادع بر اين سيره باشد نداشته باشيم، اگر بوييم اين سيره، به درد نمخورد، بايد آن را کنار بذاريم؛ اگر بوييم
همين سيره کاف است، اين براي ما اعتبار شرع پيدا مکند.

ي از مبان مهم مسائل مستحدثه ما، همين بحث است، که بحث مفصلش در علم اصول بايد مطرح شود، تعريف سيره را
بوييم، اقسام سيره را بيان کنيم، تا به نتيجه برسيم.

اما ي نته را هر دو گروه بر آن اتفاق دارند ‐که متأسفانه گاه اوقات در بعض از اين مسائل مستحدثه مورد غفلت واقع
مشود‐ و آن اين است که اگر سيرهاي در زمان معصوم(ع) با ي مصاديق خاص بوده، در زمان ما مصاديقش عوض شده
باشد، اينجا باز هر دو گروه مگويند اين سيره دير قطعاً حجيت دارد، مثلا در زمان معصوم(ع)، «حيازيت» که سيره عقلائيه
بر طبق آن قائم است، به اين طريق بوده که در بيابان با دست هيزم را م‌کندند و زمين را حيازت مکردند، اما در زمان ما با

وسائل برق اين هيزمها را جمع مکنند يا با وسائل با کشف و اينها به ي چيزهاي مرسند. يعن الان هم حيازت هست، ول با
ي وسائل جديدي است. هيچ فقيه نمتواند بويد که ما فقط بر سيره عقلائيه در زمان معصوم آن هم با مصاديق که در زمان

معصوم(ع) داشته، بايد اکتفاء کنيم.

همه قائل هستند اگر سيره عقلائيه در زمان معصوم بود، اما الان مصاديقش عوض شده باشد، مثلا سيره عقلائيه بر بيع بوده، اما



حالا در زمان ما مصاديق بيع عوض شده، به ي اشال ديري در بيايد، سيره اعتبار نداشته باشد.

الان در زمان ما سيره عقلائيه بر بيع زمان است، يعن ي منزل را ي فصل از سال به ي نفر مفروشند، فصل دومش را به
ي کس ديري مفروشند. بحث اجاره نيست، زمان براي بيع قرار داده‌اند، مگويند در اين زمان تو مال مطلق اينجاي، بعد

هم که بميرد به ورثهاش مرسد، همينطور مثل ساير اموالش.

حالا اگر گفتيم عقلاء بر اصل بيع که اتفاق نظر داشته‌اند، حالا اين هم ي از مصاديق بيع است، اشال ندارد. روي قواعد اين
را مشود تصحيح کرد.

بنابراين اين نته را توجه کنيد ولو اختلاف وجود دارد که آيا سيرههاي حادثه حجيت دارد يا ندارد، اما دير در اين معنا اختلاف
نيست که اگر ي سيرهاي در زمان معصوم باشد، اما در زمان ما مصاديقش عوض شده باشد، آن سيره باز اعتبار دارد.

در ما نحن فيه همينطور است، در ما نحن فيه در زمان معصوم(ع) جاهل رجوع به عالم مکرده، ف کل صنعة و ف کل فن، در
هر چيزي آن کس که نياز داشته، به اهل خبره رجوع مکرد. حالا بوييم اين مصداق تقليد، يعن رجوع جاهل براي أخذ فتاواي
شرعيه، اين مصداق به اين شل در زمان معصوم نبوده است. خوب نباشد، اما اصل رجوع جاهل به عالم، اين سيره عقلائيه بر

آن قائم است، مورد امضاي شارع واقع شده و بحث ندارد. مصداقش الان عوض شده، صد مصداق دير هم ممن است تا
قيامت پيدا کند، مانع ندارد.

نظر استاد محترم در دليل دوم

ما با اين بيان و اين نته فن و اصول، اين دليل دوم را تميل مکنيم و مگوييم اولا اگر فرض را روي اين بياوريم که اين
تقليد به اين شل که الان هست، بر فرض که در زمان ائمه معصومين(ع) هم نبوده، اما سيره بر رجوع جاهل به عالم بوده،

مصاديق در آن زمان داشته، اين هم ي از مصاديقش است.

ثانياً اصلا قبلا ما گفتيم همين تقليد به همين شل در زمان معصوم بوده، منتها دايرهاش به اين شل و وسعت و به اين نحو
نبوده و ي مقداري محدودتر بوده، يعن روات ما فقط مجرد ناقل و مجرد راوي نبودند، آنها فقيه بودند و فتوا هم مداند.

دليل بعدي بر جواز تقليد، آيات و روايات در باب تقليد است که بيان خواهيم کرد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


