
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۹ دی ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مسئله‌ سوم عروه: «قد يون الاحتياط ف الفعل»

مسئلهاي را مرحوم سيد در عروه تحت عنوان مسئله سوم بيان کرده، به اين هم ي ه مسئله بعد را عنوان کنيم، يقبل از اين
اشاره‌اي کنيم سپس وارد مسئله بعد شويم.

مرحوم سيد(ره) فرموده است که «قد يون الاحتياط ف الفعل كما إذا احتمل كون الفعل واجباً و كان قاطعاً بعدم حرمته، و قد
يون ف الترك كما إذا احتمل حرمة فعل و كان قاطعاً بعدم وجوبه، و قد يون ف الجمع بين أمرين مع الترار كما إذا لم يعلم

أنّ وظيفته القصر أو التمام»؛

در اين مسئله، موارد احتياط را به سه قسم تقسيم فرموده: ي قسم آنجاي که انسان احتمال وجوب ي فعل را مدهد و قطع به
عدم حرمت دارد، احتمال مدهد دعا عند رؤية الهلال واجب باشد و قطع دارد به اينه حرام نيست. در اينجا احتياط در خود

.لف فعل را انجام دهد اين يفعل است. احتياط اين است که اين م

قسم دوم؛ گاه احتياط در ترک است، مثل آنجاي که احتمال حرمت ي شيئ را بدهد و قطع دارد به عدم وجوب، مثل مسئله
شرب توتون، که در شرب توتون احتمال حرمت داده مشود، قطع دارد به اينه واجب نيست. اينجا احتياط در ترک است.

پس شق اول احتياط در فعل شد، شق دوم احتياط در ترک شد.

بعد ي شق سوم را هم فرموده‌اند: گاه اوقات احتياط در اين است که انسان بين دو امر، با ترار عمل را انجام دهد، جمع
بين امرين کند و ترار هم بند. مثال زده به مسئله قصر و إتمام، قصر و إتمام در جاي که کس نمداند عنوان مسافر را دارد

يا عنوان غير مسافر را دارد، احتياط اين است که نماز قصر بخواند، نماز تمام را هم بخواند.

تعليقه محقق خوئ بر کلام مرحوم سيد

مرحوم آقاي خوئ(قدسسره) در ذيل اين فرمايش مرحوم سيد فرموده‌اند اين حصري که مرحوم سيد در اين اقسام ثلاثه بيان
کردند، ليس بحاصر. البته تعبير ايشان بر حسب آنچه که در کتاب تنقيح آمده و بر حسب آنچه که در کتاب فقه الشيعه آمده ي
مقداري بينشان فرق وجود دارد. در تنقيح دير اين تعبير را ندارند که اين حصر، غير حاصر است، اما در کتاب فقه الشيعه (که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


هم فقه الشيعه و هم تنقيح، تقرير بحث ايشان است)، تعبير کردند به اينه مرحوم سيد موارد احتياط را محصور به اين اقسام
ثلاثه کرده‌اند و اين حصر، حصر غير حاصر است.

بيان که دارند اين است که در همين فرض سوم که فرمودند: «قد يون الاحتياط بالجمع بين الامرين مع الترار»، اين گاه در
دو عمل است و گاه در ي عمل است، در دو عمل، مثالش همين بود که بيان کرديم، کس احتياط مکند بين قصر و إتمام،

هم نماز قصر مخواند و هم نماز اتمام.

اما گاه جمع بين امرين در ي عمل است و آن ي عمل مثل جاي که کس نمداند در نماز ظهر روز جمعه، آيا اين قرائت،
جهري باشد يا قرائت اخفات؟ مفرمايند: اينجا ي نماز بيشتر لازم نيست بخواند، در اين ي نماز، قرائت جهري بخواند، قرائت
إخفات هم بخواند، منته ي اما ي غير معين، ي را نيت مکند قرائت که مأمور بها است در صلاة، دوم را به عنوان قرائة

القرآن که در نماز انسان اگر قرائة القرآن کند، مانع ندارد، به عنوان مستحب انجام دهد.

بهصورت دو فعل مستقل و دو واقع است و گاه فرمايند: گاهدر اين شق سوم که جمع بين امرين است م لذا محقق خوئ
اوقات بهعنوان ي واقع است. اين ي اضافهاي که فرمودند.

بعد دو قسم دير هم اضافه فرموده‌اند؛ ي اينه گاه احتياط در ترک دو امر است (در شق سوم مرحوم سيد فرموده بود
احتياط در جمع بين دو امر است)، ما مدانيم ي از اين دو مايع، نجس است، احتياط اين است که هيچدام را شرب ننيم و

هر دو را ترک کنيم.

ي شق پنجم هم اضافه کرده‌اند و فرموده‌اند اگر در دو فعل احتمال م‌دهيم وجوب ي و حرمت ديري را، در اينجا ما بايد هم
فعل را انجام دهيم و هم ترک را انجام دهيم. دو تا فعل است، احتمال مدهيم ي از آنها واجب است و ديري حرام، اينجا

احتياط اين است که نسبت به آنه احتمال وجوب مدهيم، انجام بدهيم، و نسبت به آنه احتمال حرمت مدهيم، ترک کنيم.

بررس کلام محقق خوئ(ره)

بحث که در اينجا مطرح است اين است که آيا اين مواردي که ايشان فرمودند، ما متوانيم داخل عبارات سيد قرار دهيم؟ آن شق
آخر که واضح است؛ جاي که احتمال م‌دهيم وجوب اين فعل و حرمت ديري را، اين نسبت به قسمت اولش در قسم اول قرار

مگيرد. در قسم اول فرمودند جاي که احتمال وجوب داده مشود، احتياط؛ اتيان فعل است. نسبت به آن فعل که احتمال
جاي گيرد. در قسم دوم که همان مثال شرب توتون را مطرح فرمودند که اگر يدهيم، در قسم دوم قرار محرمت آن را م

احتمال حرمت داديم و قطع داشتيم به عدم الوجوب، احتياط در ترک اين فعل است.

عمده اين است که در آن شق سوم فرمودند که گاه اوقات در دو واقع است، يعن احتياط به ترار است، گاه اوقات به ترار
نيست، مثل همان مثال جهر و اخفات. اينجا متوان گفت که اگر در همان شق سوم که سيد فرمود: «و قد يون ف الجمع بين

الامرين مع الترار»، اگر سيد آن قيد ترار را نمآورد و مفرمود «و قد يون ف الجمع بين الامرين»، اين «جمع بين
الامرين» هم قصر و اتمام را شامل مشود و هم جهر و اخفات را شامل م‌شود.

يعن مناسب اين بود که ايشان مفرمودند که أول اين است که ما قيد «مع الترار» را حذف کنيم که أعم شود، «جمع بين
الامرين» گاه به صورت ترار است و گاه هم به صورت عدم ترار.



نتيجه اين مشود از آنچه که مرحوم آقاي خوئ فرمودند، تنها موردي که مقداري مشل است که ما داخل در عبارات سيد
کنيم، جاي است که احتياط در ترک امرين است. ولو اينه آن هم قابل توجيه است و مشود به نحوي آن را هم وارد کرد.

نته مهم اين است که مرحوم سيد در مقام حصر نبوده، بله در صدد است بعض از موارد احتياط را بيان کند، و اين منافات
با اين ندارد که مورد ديري هم در اينجا باشد.

بررس مسأله دوم تحرير الوسيله

دومين مسأله در تحرير الوسيله که مسأله مهم است اين است که فرمودند: «التقليد هو العمل مستندا إل فتوى فقيه معين، و
هو الموضوع للمسألتين الآتيتين، نعم ما يون مصححا للعمل هو صدوره عن حجة كفتوى الفقيه و إن لم يصدق عليه عنوان

التقليد، و سيأت أن مجرد انطباقه عليه مصحح له»؛

تقليد چيست؟ عمل که اين عمل به فتواي ي فقيه معين استناد دارد.

«و هو الموضوع للمسألتين الآتيتين»؛ در دو مسئله بعد، که ي مسئله «جواز بقاء بر تقليد ميت است»، ي هم مسئله «عدول
از ح به ح است»، مفرمايند اين تقليد، موضوع آن دو مسئله است.

«نعم ما يون مصححا للعمل هو صدوره عن حجة كفتوى الفقيه و إن لم يصدق عليه عنوان التقليد»؛ آنچه که عمل انسان را
تصحيح مکند، اين است که از ي حجت صادر شود، مثل فتواي فقيه، ولو اينه عنوان تقليد بر آن صدق نند.

در اين مسئله، دو محور اساس وجود دارد: ي اينه تقليد يعن چه؟ دوم اينه در تصحيح عمل انسان، صدق عنوان تقليد لازم
نيست. اين دو محور اساس است که ما روي اين دو محور بايد بحث کنيم.

مقام اول: تقليد چيست؟

اما مقام اول که بحث خيل مفصل دارد، اين است که تقليد چيست؟

فقها ابتدا به معناي لغوي «تقليد» پرداخته‌اند و گفته‌اند تقليد به معناي «جعل القلادة عل جيد الغير»، (جيد يعن عنق)، قلاده را
اگر انسان بر گردن ديري بياندازد اين مشود تقليد. آنوقت مگويند در مسئله خلافت اميرالمؤمنين(ع) در حديث خلافت

دارد: «قَلَّدَها رسول اله(ص) علياً»؛ پيامبر(ص) خلافت را به گردن اميرالمؤمنين(ع) قرار داد.

اين تقليد را در باب هدي هم داريم که در آنجا، نشان کردن آن گوسفندي که مخواهند قربان کنند و کار دير هم نمشد نسبت
به آن انجام داد، بايد مآوردند در منا قربان مکردند، اين معناي لغوي تقليد.

در ما نحن فيه مقلد اعمال خودش را تماماً بر گردن مجتهد ماندازد. تمام اعمال خودش را بر گردن او قرار م‌دهد بر عنق او
قرار مدهد. ‐واقعاً چه کار مشل است و کاري از اين خطرناکتر وجود ندارد که انسان بپذيرد که تمام مردم يا ي عده‌اي

از مردم، اعمالشان را بر ذمه او قرار دهند، يعن دير يوم القيامة مردم مسئول نيستند، آنه مسئول است آن مقلَّد است و آن
کس است که فتوا داده‐ اين معن لغوي تقليد.



معناي اصطلاح تقليد، بحث خيل مهم دارد که فعلا فقط به عناوينش اشاره مکنيم که بحث اصل را إن شاء اله در جلسه
بعد عرض مکنيم.

تعريف اصطلاح تقليد و اقوال علما در آن

در اصطلاح، تعابير مختلف در باب تقليد وارد شده است. مرحوم سيد در عروه در مسئله هشت، مسئله تقليد را بيان کرده، شما
در اين مسئله حتماً حاشيه عروه را ملاحظه بفرماييد. عبارت امام(ره) را خوانديم که فرمودند: «التقليد هو العمل مستندا ال

فتوي فقيه معين»؛ عمل که مستند به فتواي فقيه معين است.

اما سيد در عروه فرموده: «التقليد هو الالتزام بالعمل بقول مجتهد معين و إن لم يعمل بعد بل و لو لم يأخذ فتواه فإذا أخذ رسالته
و التزم بالعمل بما فيها كف ف تحقق التقليد»؛ ملتزم شدن به عمل کردن به قول مجتهد معين، اگر چه هنوز عمل نرده است.

يعن سيد مفرمايد همين که کس ملتزم شد (التزام ي عقد قلب است) و در عقد القلب خودش پذيرفت که به فتواي اين
مجتهد عمل کند، اين تقليد حاصل مشود ولو اينه هنوز به هيچ فتواي از فتاوي او عمل نرده است.

باز مرحوم سيد ترق مکند: اگر چه هنوز فتواي او را هم نرفته. رسالهاش را گرفته اما هنوز نمداند در اين مسئله فتوايش
چيست؟ قلبا ملتزم شده که به آنچه که در اين رساله آمده عمل کند، همين در تحقق تقليد کاف است.

عبارات که در حاشيه عروه آمده را بخوانم و بعد ي نتيجهگيري کنيم ببينيم در مسئله چند قول وجود دارد؟ و کدامي از اينها
درست است؟

مرحوم آقاي خوئ(قدسسره) شبيه نظريه امام را دارند؛ ايشان هم مفرمايند که تقليد، التزام قلب نيست. «التقليد هو الاستناد
إل قول الغير ف مقام العمل، بأن يون قول الغير هو الّذي نشأ منه العمل و أنه السبب ف صدوره»؛ تقليد، استناد به فتواي

ديري در عمل است، بونه‌اي که قول غير (يعن قول مجتهد) سبب ايجاد عمل مقلد شده است.

باز در يبن بزرگان مرحوم محقق بروجردي ايشان هم باز همين نظريه اين دو بزرگوار را دارند و فرموده‌اند: «هو نفس العمل، و لا
مدخلية للالتزام ف شء من الأحام»؛ يعن تقليد اين است که انسان بايد عمل کند و التزام که ي امر قلب است، هيچ

مدخليت در باب تقليد ندارد.

مرحوم آقاي حيم هم همين نظر را دارد و فرموده «هو العمل اعتماداً عل فتوي المجتهد».

مرحوم محقق حائري باز در حاشيه عروه فرموده‌اند: «لا يبعد كون التقليد عبارة عن متابعة المجتهد ف العمل بأن يون معتمداً
عل رأيه ف العمل»؛ تقليد يعن متابعت در عمل.

را داشتند؛ مرحوم نائين يم و آقاي بروجردي و آقاي خوئکه در مقابل سيد است و همين نظريه امام و آقاي ح باز از کسان
است. ايشان در حاشيه عروه فرموده‌اند: «لا إشال ف تحقّقه بالعمل بفتواه، و ف تحقّقه بتعلّم الفتوى للعمل بها إشال، أما

الالتزام و عقد القلب و أخذ الرسالة و نحو ذلك فالأقوى عدم تحقّقه بشء من ذلك، لن الأحوط الأخذ به ما لم يجب العدول عنه
إما لموت ذلك المجتهد، أو لأعلمية الآخر منه، أو نحو ذلك»؛ اگر کس به فتواي ي مجتهد عمل کرد، تقليد محقق شده است.

حالا اگر کس فتواي ي مجتهدي را ياد گرفت براي عمل به آن فتوا، آيا مجرد ياد گرفتن، تقليد مشود؟ فرموده‌اند مشل است.



بعد فرموده‌اند التزام قلب و گرفتن رساله و تعلم و اينها، تقليد با اينها محقق نمشود.

امروزه مبينيد مثلا بعض مگويند ما رفتيم دفتر فلان آقا، رساله را گرفتيم. فر مکنند به محض أخذ رساله، تقليد محقق
شده. خير با أخذ رساله، طبق نظر مرحوم نائين، تقليد محقق نيست.

مرحوم آسيد احمد خوانساري (صاحب کتاب جامع المدارک که شرح بر مختصرالنافع است)، ايشان هم همين نظريه را دارد.
مرحوم آقاي خوانساري در حاشيه عروه فرموده: «الأقوى عدم تحقّق التقليد إ بالالتزام مع العمل»؛ هم التزام را لازم مداند، هم
عمل را، يعن فقط التزام تنها را که مرحوم سيد فرموده، کاف نيست، فقط عمل بدون التزام هم که ديران مگويند کاف نيست،

هم التزام و هم عمل، هر دو را لازم مداند.

جمع بندي

مجموعاً ما وقت اين اقوال و عبارات را کنار هم بذاريم، شش مطلب در مآوريم:

1. تقليد التزام قلب به قول غير است ولو اينه عمل نند. همين که مرحوم سيد فرموده. تقليد اين است که انسان در قلب
خودش ملتزم شود به عمل به قول غير، ولو هنوز عمل نرده باشد.

2. تقليد، التزام قلب به قول غير است و عمل هم بايد بند. همين که مرحوم آقاي خوانساري فرمودند، هم التزام و هم عمل.

اين قول دوم دو تصوير دارد: ي تصوير اين است که التزام بايد در حين عمل باشد، در زمان که من دارم عمل مکنم، ملتزم
به قول غير باشم. تصوير دومش اين است که عمل بند ولو اينه بعداً التزام پيدا کند. يعن لازم نيست که حين العمل التزام پيدا

کند.

3. تقليد اين است که انسان عمل انجام بدهد به استناد به قول غير و التزام هم لازم نيست.

4. تقليد، عمل است و التزام نيست، اما لازم نيست عمل ما استناد به قول غير داشته باشد، بله همين مقدار که مطابق با قول
غير است، کاف است.

5. تقليد عبارت از أخذ الرسالة و تعلم الفتوي است، نه التزام در آن لازم است و نه عمل در آن لازم است. همين که بوييم فتوا
را ياد گرفتيم کاف است. که مرحوم نائين فرمود، فيه اشال.

6. بين تقليد ابتداي و تقليد غير ابتداي فرق بذاريم، که افرادي مثل مرحوم کاشف الغطاء فرق گذاشته‌اند. مرحوم کاشف الغطا
يا مرحوم آل ياسين (که در زمان خودش از مراجع بزرگ نجف هم بوده)، ايشان فرموده در تقليد ابتداي، عمل لازم نيست، در

تقليد ابتداي أخذ رساله و التزام کاف است، اما اگر کس بخواهد بر تقليد ميت باق بماند، يا در مسئله اينجا سؤال مکنند آيا از
مساوي مشود به مساوي عدول کرد، کسان که مگويند حرام است، در حرمت عدول از مساوي به غير مساوي، در اين دو تا
مسئله گفتهاند مجرد أخذ رساله و التزام کاف نيست، بله بايد عمل هم انجام داده باشد، که تفصيل مدهند بين تقليد ابتداي و

آن تقليدي که در دو مسئله بعد است.

پس اين شش نظريه در باب تقليد است. فرق اجمال اينها را هم بيان کرديم. نتهاي که وجود دارد اين است که «ربما يقال» که



نزاع در اينجا نزاع لفظ است، که ما بعداً ثابت مکنيم نزاع لفظ نيست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


