
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۸ دی ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 37 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

با بحث‌هاي گذشته و با ادلهاي که اقامه شد روشن شد که احتياط جايز است، ولو اينه انسان تمن از اجتهاد يا تقليد را داشته
باشد.

دو شرط مرحوم سيد(ره) براي عامل به احتياط

مرحوم سيد در عروه در مسئله 2 فرموده‌اند «أقوي جواز احتياط است»، لن ي قيدي را ذکر فرموده‌اند که کس که مخواهد
احتياط کند، بايد عارف به کيفيت احتياط باشد، آن هم بالاجتهاد أو التقليد.

عبارت ايشان اين است «الأقوى جواز العمل بالاحتياط مجتهدا كان أو لا، لن يجب أن يون عارفا بيفية الاحتياط بالاجتهاد أو
بالتقليد»؛ دو نته در اين قيد مرحوم سيد وجود دارد:

نته اول، کس که احتياط مکند، بايد عارف به کيفيت احتياط باشد؛

نته دوم، اين کيفيت احتياط را هم بايد از راه اجتهاد يا تقليد بلد باشد.

نتيجه اين مشود که بالاخره احتياط سر از اجتهاد يا تقليد در مآورد و آن کس که م‌خواهد احتياط کند، در احتياطش يا بايد
مجتهد باشد يا بايد مقلد باشد. اين دو نته در فرمايش سيد وجود دارد.

شرط اول: عارف به کيفيت احتياط

از مجموع کلمات فقهاء نسبت به نته اول ترديدي وجود ندارد، يعن همه قائل هستند کس که م‌خواهد احتياط کند بايد عارف
به کيفيت احتياط باشد.

ي مثال روشن در اين قضيه اين است که اگر کس ي آب قليل دارد که با ملاقات با نجس منفعل شده و اکنون متنجس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


شده، اگر لباس او با اين آب قليل ملاقات پيدا کرد، اين لباس نجس شده، حالا اينجا فرض هم اين است که غير از اين لباس،
لباس ديري براي نماز ندارد، الان وقت که م‌خواهد نماز بخواند، اينجا مقتضاي احتياط چيست؟

بعض قائل شده‌اند به اينه احتياط اقتضاء مکند که اين شخص عرياناً نماز بخواند، اصلا دير لباس نپوشد و به تليف
شخص عمل کند که بايد بهصورت عريان نماز بخواند.

برخ هم گفتهاند که اين خلاف احتياط است، احتياط اينچنين براي اينکه ما نم‌دانيم آيا اين لباس ما که الان شده متنجس،
نمدانيم که آيا اين متنجس هم مانعيت از صحت صلاة دارد يا نه؟ اگر مخواهد احتياط کند، هم بايد عرياناً نماز بخواند و هم

بايد با همين لباس و ثوب متنجس نماز بخواند.

حالا اگر م‌خواهد وضو بيرد و فقط همين آب قليل که الان انفعال پيدا کرده را دارد، آيا فقط تيمم کند و با تيمم نماز بخواند يا
علاوه بر تيمم، وضو هم بيرد؟

بعض گفته‌اند هم بايد تيمم کند و هم وضو بيرد. ديران اشال کرده‌اند که اگر بخواهد وضو بيرد، اين آب قليل که الان
متنجس شده به بدن اين مرسد، اين احتمال وجود دارد که بدن هم متنجس شود و اين هم مانعيت از صحت صلاة داشته باشد.

بنابراين گاه اوقات در بعض از موارد انسان بايد بحث کند ببيند بالاخره کيفيت احتياط چونه است؟

مثال دير؛ الان براي کس که قبله مشتبه است، مخواهد هم نماز ظهر بخواند و هم نماز عصر بخواند. م‌خواهد به چهار طرف
نماز بخواند. اينجا چونه نماز بخواند؟ ابتدا به هر ي از اين چهار طرف نماز بخواند، به طرف شمال نماز ظهر را مخواند،

نماز عصر را هم مخواند، بعد به طرف دير دو نماز بخواند، و بعد به دو جهت دير.

بعض در اين شبهه کرده‌اند و گفته‌اند معناي اين احتياط اين است که احتمال دارد اين نماز عصر که بعد از اين نماز ظهر واقع
شده، نماز ظهر به طرف قبلهي واقع نباشد، نماز عصرش هم به طرف قبلهي واقع نيست و نماز عصر در صورت مشروعيت
دارد که نماز ظهر را به طرف قبلهي واقع انجام داده باشد. اگر نماز ظهر را خواند و فرض مکنيم به طرف قبله نيست، نماز
عصرش را هم اگر به همين طرف خواند اين اشال دارد و اشالش اين است که نماز عصر در صورت مشروع است که نماز

ظهر را آورده باشد.

در همين اشتباه القبلة خود همين جا کيفيتهاي مختلف وجود دارد، مثلا از يطرف شروع کند، به چهار طرف نماز ظهر را
بخواند، بعد براي نماز عصر از ي جهت ديري شروع کند، جهت غير از آن جهت که نماز ظهر را خوانده، اينها باعث مشود

که فقيه بويد کس که م‌خواهد احتياط کند، بايد عارف به کيفيت احتياط باشد.

شرط دوم: علم به کيفيت احتياط، بواسطه اجتهاد يا تقليد باشد

نتهي دوم که مرحوم سيد(ره) فرموده اين است که کيفيت احتياط را بايد از راه اجتهاد يا تقليد بداند.

اين ي مقداري محل بحث و دقت است. آيا کس که مخواهد احتياط را انجام دهد، لازم است که حتماً احتياط را هم از راه
اجتهاد يا تقليد بداند؟ يا احتمال و راه ديري وجود دارد و آن راه اين است که در کيفيت احتياط هم احتياط کند؟



مثلا در همين نماز ظهر و عصر که مثال زديم، احتياطش اين است که چهار نماز ظهر و چهار نماز عصر بخواند، بعد از همان
جهت که شروع کرده براي نماز ظهر، از همان جهت نماز عصر را شروع کند و بخواند، که در خود احتياط و در کيفيت احتياط

هم احتياط مکند.

مرحوم سيد فرمودهاند در احتياط يا بايد اجتهاد کند، حالا اگر ي مجتهدي گفت به نظر من، عمل احتياط به اين تحقق پيدا
مکند که به هر جهت از اول دو تا نماز بخوان، يعن به اين جهت نماز ظهر و عصرت را بخوان، جهت دير نماز ظهر و عصر،

جهت سوم همينطور تا آخر. حالا اگر انسان خودش اجتهاداً به اين نظر رسيد، ولو اينه اجتهاداً به اين نظر رسيد باز نمتواند
خودش در کيفيت احتياط هم احتياط کند؟

اگر شخص است که مقلد است، مرجع تقليدش هم مگويد که براي نماز ظهر و عصر متوان ي نماز ظهر الان به اينطرف
بخوان، متوان به جهت دوم بروي عصر را بخوان، جهت سوم دوباره ظهر را بخوان، اصلا مختلفش کن. اگر فتوايش اين

بود، باز آيا خودش نمتواند اين تقليد را رها کند و در کيفيت احتياط، احتياط عمل کند؟ مسلم متواند اين کار را انجام دهد.

نظر علماء دیر در مسأله

عرض کردم در کلمات مرحوم آقاي خوئ و مرحوم آقاي حيم و نيز مرحوم سبزواري در مهذب الاحام، که هر سه شرح براي
عروه را دارند، بين اين دو جهت تفي نرده‌اند.

مرحوم آقاي حيم در مستمس مسئله را پذيرفته و ايشان هم دو مطلب را فرموده(مستمس ج1، ص 7): «هذا شرط للاكتفاء
بالاحتياط ف نظر العقل، بل لعل عدم المعرفة مانع من حصول الاحتياط، فلا يحصل الأمن»؛ يعن وقت ما به عقل مراجعه

مکنيم عقل مگويد آن احتياط که در مقام امتثال کاف است، احتياط است که تو کيفيت آن را بلد باش. در مطلب دوم
ترق فرموده‌اند که کس که اصلا کيفيت احتياط را بلد نباشد، اين مانع از حصول احتياط است.

پس در عبارت عروه دو جهت وجود دارد؛ ي اينه در عمل به احتياط بايد عارف به کيفيت احتياط باشد. دوم بايد اين عرفان
به کيفيت احتياط، يا از راه اجتهاد باشد يا از راه تقليد باشد. بحث اين است که چرا اين دو جهت را تفي نرده اند تا روي آن

بحث کنند و همينطور به نحو کل فرموده‌اند اين مسئله مسلم است که بايد کس که احتياط مکند عارف به کيفيت احتياط
باشد.

اين عبارت مرحوم آقاي حيم در مستمس بود، در حالکه سؤال اصل اين است و شايد مقصود اصل سيد هم در عروه اين
است که چرا بايد عارف بودن به احتياط، از راه اجتهاد يا تقليد باشد؟

دقت کنيد که قبلا عرض کردم ولو اينه بحث ما روي متن تحرير الوسيله است، اما چون مسائل عروه را هم مبينيم و با اين
بحث تحرير مقارنه مکنيم و نات که در آنجا باشد اينجا هم مطرح مکنيم، حتماً روي حواش عروه خيل دقت کنيد. اگر در

ي از اين حاشيهها، مسئلهاي بود که کس حاشيهاي ندارد، معنايش اين است که همه اين مسئله را پذيرفته‌اند.

حال در اين مسأله فقط ي حاشيه وجود دارد؛ و آن حاشيه مرحوم آسيد عبدالهادي شيرازي است که در حاشيه عروه فرموده:
«إن كانت اليفية من المسائل النظرية»؛ اگر کيفيت احتياط از مسائل نظري باشد، يعن نياز به بحث داشته باشد.

گاه اوقات کيفيت احتياط عنوان نظري را ندارد، مثلا دو لباس است، شما نمدانيد کدامي از اينها نجس است و کدام نجس



نيست. حال م‌خواهيد احتياط کنيد و نماز بخوانيد. در اينجا دو نماز در دو لباس مخوانيد. اين دير نياز به بحث و استدلال
ندارد. مدانيد ي نماز درست است و ي هم باطل است.

اما اگر کس نمداند که نماز ظهر را جهراً بخواند، ي نماز ظهر را اخفاتاً بخواند، در حال که نظر برخ علما اين است که
احتياط در اينجا به اين نيست که دو نماز بخواند، احتياط در اينجا اين است که کس که نماز ظهر را در روز جمعه مخواند،

اول حمد را جهراً بخواند، تمام که شد دو مرتبه حمد را اخفاتاً بخواند. در ي نماز هر دو قرائت را بياورد، اين مشود احتياط.
يا در مسئله اشتباه قبله که آيا اول چهار نماز ظهر بخواند بعد چهار نماز عصر بخواند.

مرحوم آسيد عبدالهادي شيرازي فرموده اگر کيفيت احتياط از مسائل نظريه است، يعن نياز به نظر و استدلال و بحث دارد،
اينجا بايد در کيفيت احتياط يا اجتهاداً وارد شود و يا تقليداً وارد شود.

در عروه دو سه مسئله هست که اين دو سه مسئله را در کتاب تحرير الوسيله نياورده‌اند؛ ي از آنها همين مسئله 2 است که
فرموده‌اند بايد در احتياط، عارف به کيفيت احتياط باشد.

مرحوم سيد در مسئله پنج فرموده که در خود مسئله‌ي جواز احتياط، که آيا احتياط جايز است يا خير، يا بايد مجتهد باشد يا
مقلد. ملاحظه کرديد چهار دليل از طرف مانعين جواز احتياط ذکر کرديم. حالا ي کس بويد من مجتهد نيستم، مقلد هم

نيستم، مخواهم احتياط کنم، سيد فرموده در جواز احتياط يا بايد مقلد باشد يا مجتهد باشد، دليل هم که آورده فرموده «لان
المسألة خلافية»، مسئله، مسئلهي اختلاف است، يعن در اينه آيا احتياط جايز است يا جايز نيست، بين علماء و بزرگان

اختلاف وجود دارد.

مرحوم کاشف الغطاء در ذيل مسئله پنج فرموده‌اند: «لن لو عمل بالاحتياط بغير اجتهاد و لا تقليد أجزأه، لأنّه أحرز الواقع»؛ اگر
به احتياط عمل کرد بدون اينه در جواز احتياط اجتهاد يا تقليد کند، ايشان فرموده اين مجزي است، براي اينه واقع را آورده

است.

نتيجه گيري

نتيجه بحث اينه در اينجا سه مطلب داريم، يعن وقت مسئله 2 و 5 را کنار هم بذاريم، سه مطلب در اينجا وجود دارد:

1. کس که عمل به احتياط مکند بايد عارف به کيفيت احتياط باشد. اين مطلب، مطلب مسلم است و هيچ ترديدي هم در آن
وجود ندارد.

2. کس که عمل به احتياط مکند بايد در کيفيت، يا مجتهد باشد يا مقلد؟ آيا اين لازم است يا نه؟ عرض کرديم که لازم نيست
که در کيفيت احتياط اجتهاد کند يا تقليد کند، اگر در ي عمل احتياط صور متعدده دارد، و اين شخص در بين صور متعدده،

در خود کيفيت احتياط، احتياط کند، چه نيازي دارد دير اجتهاد کند يا تقليد کند؟!

اين نته را والد بزرگوار ما در کتاب تفصيل الشريعه قائل شده‌اند و تصريح فرموده‌اند: نيازي نيست به اينه ما بوييم در
احتياط، يا بايد مجتهد باشد يا بايد مقلد باشد. اگر در کيفيت احتياط کس احتياط کرد، باز کاف است.

حالا دليل مطلب چيست؟ دليل مطلب اين است که خود احتياط، ي حم عقل است. عقل مگويد در مقام امتثال اگر احتياط



کرديد، کاف است. ما از اول سال گفتيم که عقل مگويد حالا که علم اجمال به ي سري از تاليف داريد؛ يا بايد احتياط کنيد
يا بايد مجتهد باشيد و يا بايد مقلد باشيد، و اين احتياط که عدل اجتهاد يا تقليد است، يعن ي عمل انجام دهيم که يقين داشته

باشيم تليفمان را انجام داده‌ايم.

عقل وقت اين احتياط را در امتثال کاف مداند، چه لزوم دارد که ما در کيفيت احتياط هم اجتهاد کنيم؟ عقل مگويد در خود
کيفيت احتياط هم احتياط کن. اگر م‌خواه احراز کن که واقع را آوردي، در خود کيفيت احتياط هم احتياط کن.

دقت کنيد؛ احتياط مادام مشروع است که مستلزم عسر و حرج نباشد. حالا اولا فرض ما در جاي است که اصلا عسر و حرج
نيست. ثانياً: ما از اول بحث احتياط محل نزاع را روشن کرديم و گفتيم احتياط که ما الان بحث مکنيم اين است که آيا عمل

احتياط کفايت از امتثال مکند يا نمکند؟ يعن اگر من با احتياط، اطاعت مولا کردم، اين کاف است يا نه؟

حالا اگر ي احتياط مستلزم عسر و حرج شد، عسر و حرج سبب مشود که من ي معصيت را مرتب مشوم، اما آن
امتثال من از بين نمرود، من امتثالم را انجام دادم ولو اينه ي عسر و حرج هم کنارش باشد.

پس اين جهات را دقت کنيد: جهت اول اينه محتاط بايد عارف به کيفيت باشد هيچ بحث و ترديدي وجود ندارد.

جهت دوم اين است که آيا در اين عارف بودن بايد از روي اجتهاد يا تقليد عارف باشد، يا نه چون احتياط ي امر عقل است در
مقام امتثال، عقل مگويد در خود احتياط هم شما در کيفيتش احتياط کن. در کيفيت احتياط هم احتياط مکند. حالا که در

کيفيت احتياط، احتياط کرد، دير لازم نيست در کيفيت احتياط اجتهاد يا تقليد کند.

در جهت دوم مخواهيم بوييم کس که مخواهد در کيفيت، احتياط کند، آيا در کيفيت احتياط بايد مجتهد يا مقلد باشد؟ گفتيم
وجه ندارد، متواند در خود کيفيت احتياط، احتياط کند.

اينجا مرحوم آقاي حيم فرمودند: «هذا شرط للاكتفاء بالاحتياط ف نظر العقل»؛ هذا؛ يعن اين که به اجتهاد يا تقليد، عارف به
کيفيت احتياط باشد، عقلا شرط اکتفا به احتياط است.

با اين بيان که ما عرض کرديم اين قسمت اول عبارت مرحوم آقاي حيم مخدوش م‌شود. شما که مگوئيد «شرط للإکتفاء
را انجام دهد. اگر کس آن احتياط واقع ند، مع ذلدر احتياط، اجتهاد و تقليد ن ن است کسگوييم نه، ممبالاحتياط»، م

در کيفيت احتياط، احتياط کرد و دير اجتهاد يا تقليد نرد، امتثالش انجام شده، در حالکه ايشان مفرمايد «هذا شرط للإکتفاء
بالاحتياط». با بيان ما دير شرطيت اينه در امتثال احتياط يا بايد مجتهد باشد يا مقلد، از بين مرود.

بعد ترق کردند و فرمودند: «بل لعل عدم المعرفة مانع من حصول الاحتياط، فلا يحصل الأمن»؛ عدم معرفت مطلق را اگر
بويند، بله، اما اگر مقصودشان اين باشد کس که از روي اجتهاد و تقليد نداند، اين مانع از حصول احتياط است، مانعيت

ندارد. زيد احتياط مکند، در کيفيت احتياط هم احتياط مکند، اجتهاد و تقليد نمکند، مع ذل احتياطش هم واقع مشود.

لذا در فرمايش مرحوم آقاي حيم، هم صدرش محل اشال است و مخدوش است و هم ذيل فرمايش ايشان مخدوش است. پس
اين جهت دوم درست شد. و م‌گوييم لازم نيست در معرفت احتياط، اجتهاد و تقليد داشته باشد، بله متواند در خود احتياط و

در کيفيت احتياط هم احتياط کند.



3. جهت سوم اين است که آيا در جواز احتياط، بايد مقلد يا مجتهد باشد؟ که در جلسه بعد عرض م‌کنم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


