
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۶ دی ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

در صوت امان امتثال تفصيل، امتثال اجمال مجاز است يا خير؟

عرض کرديم مطلب که باق مانده و قبلا هم اشارهاي به آن داشتيم؛ اين است که اگر ش کرديم که در فرض که اجتهاد يا
تقليد امان دارد و ملف متواند امتثال تفصيل را از راه اجتهاد يا از راه تقليد انجام دهد، آيا متواند احتياط کند يا نه؟ بعبارة

أخري ش ما بر مگردد به اينه در دوران بين امتثال تفصيل و امتثال اجمال، آيا امتثال تفصيل تعين دارد، يا بين امتثال
تفصيل و امتثال اجمال مخير هستيم؟

مرحوم نائين فرموده است که در اينجا اين ش از مصاديق دوران بين تعيين و تخيير است و چون در دوران بين تعيين و
تخيير، اصالة الاشتغال هستيم، لذا مگوييم اينجا نمدانيم که آيا امتثال تفصيل به نحو معين بر ما لازم است يا بين تفصيل و

اجمال مخير هستيم؟ أصالة الاشتغال مگويد بايد امتثال تفصيل را انجام ده و نم‌توان سراغ امتثال اجمال بروي.

کلام مرحوم حيم

در مقابل فرمايش مرحوم نائين؛ دو مطلب در کلمات وجود دارد؛ ي کلام مرحوم آقاي حيم(قدسسره) و ديري کلام محقق
خوئ(قده) است.

مرحوم آقاي حيم م‌فرمايد (مستمس، ج 1، ص80): به نظر ما اصلا بحث در دوران بين تعيين و تخيير نيست، بحث دوران
بين أقل و أکثر است و ما بايد نسبت به اکثر برائت جاري کنيم.

بيان ايشان اين است که اينجائ که ما ش داريم آيا با امان امتثال تفصيل م‌توان امتثال اجمال کرد يا نه؟ ش ما
برمگردد به اينه آيا اين مطلب که الان مخواهيم بوييم معتبر است يا نه؟ در امتثال و در اطاعت، آيا اين امر زائد معتبر

است يا معتبر نيست؟ آن امر زائد چيست؟ علم به امر است. آيا در تحقق ي اطاعت، در اينه ي عمل بخواهد مصداق براي
اطاعت واقع شود، آيا علم به امر معتبر است يا معتبر نيست؟

لذا از قبيل أقل و أکثر مشود. م‌گوييم در نماز، تمام اين نه جزء معتبر است، آيا جزء دهم که عبارت از علم به امر است نيز
معتبر است؟ آيا اگر اين عمل ما بخواهد مصداق اطاعت واقع شود، بايد علم داشته باشيم به اينه به خصوص اين عمل، امر

تعلق دارد يا خير؟ مگوييم ش مکنيم در اعتبار ي قيد زائد، لذا أصالة البرائه را جاري مکنيم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بعد ايشان فرموده‌اند: بله ما در ي فرض قبول مکنيم که ما نحن فيه از قبيل دوران بين تعيين و تخيير شود و آن اين است که
اگر ما گفتيم اصلا علم به امر دخالت ندارد، و آنچه که سبب و انيزهي براي عمل مشود؛ احتمال است، يعن احتمال تعلق امر

هم انيزه مشود براي اينه ما عمل را انجام دهيم، آنوقت اينجا که ما الان دو نماز مخوانيم، م‌گوييم ي نمازش يقيناً امر
دارد، ي نمازش از راه احتمال امر است، اما اينه کدام امر دارد و کدام احتمال امر، اين براي ما مجمل است و روشن

نيست.

اينجا چون بين اين دو نوع امتثال، تباين وجود دارد، ي امتثال از راه علم به امر، ي امتثال از راه احتمال امر، اين دوران،
دوران بين تعيين و تخيير مشود و در دوران بين تعيين و تخيير، بايد همان مسئله اشتغال جريان پيدا کند.

پس ايشان در ابتدا منر مشوند که اين از قبيل دوران بين تعيين و تخيير باشد، مفرمايد ش در اعتبار ي امر، زائد است،
اصل نسبت به آن امر زائد؛ برائت است.

بيان محقق خوئ

کلام دوم؛ فرمايش محقق خوئ(ره) است. ايشان هم تقريباً شبيه همين مطلب را دارند (تنقيح، ص71).

ايشان فرموده‌اند در اينجا که نمدانيم آيا امتثال اجمال مانند امتثال تفصيل کفايت مکند يا نه؟ ش در اين است که آيا در
عباديت عبادت، (دير بحث اطاعت را مطرح نمکند) ي امر زائدي معتبر است يا نه؟ آن امر زائد چيست؟ آن امر زائد؛ همان

است که در کلام خود مرحوم نائين آمده که خود انبعاث، از بعث ناش شود، نه از احتمال بعث.

الان ما م‌خواهيم هم نماز ظهر به نحو عبادي بخوانيم هم نماز جمعه. مخواهيم احتياط کنيم و هر دو را انجام دهيم. آيا در خود
عباديتش، حتماً بايد انبعاث ما ناش از خود بعث باشد؟ در نتيجه اينجا که من نمدانم نسبت به نماز ظهر، بعث وجود دارد يا

نه؟ بله نسبت به نماز ظهر، احتمال بعث را مدهم. اينجا بوييم اين عباديتش تحقق پيدا نمکند.

ايشان فرمودند ما ش مکنيم از اينه آيا در عباديت عبادت، اين امر زائد معتبر است يا نه؟ أصالة البرائة را جاري مکنيم.

اينجا فرمودند ما أصالة البرائة را جاري مکنيم، مگوييم لازم نيست در عباديت عبادت، که انبعاث حتماً ناش از خود بعث
باشد.

پس تا اينجا سه مطلب مطرح شد، ي مطلب؛ کلام مرحوم نائين؛ که دوران بين تعيين و تخيير است، مطلب دوم کلام مرحوم
حيم؛ که دوران بين أقل و أکثر است، و مطلب سوم، کلام مرحوم آقاي خوئ؛ که اينجا ش ما در اعتبار امر زائد است و

أصالة البرائه را جاري م‌کنيم.

البته در کلمات مرحوم آقاي خوئ هر دو مطلب وجود دارد، هم مفرمايند در دوران بين تعيين و تخيير، برائت هستيم، بر خلاف
نائين که اشتغال است، هم اينجا نسبت به اين اعتبار امر زائد، در اينجا أصالة البرائه را جاري مکنيم.



تحقيق و بررس مطلب

براي تحقيق مطلب؛ چند نته را بايد روشن کنيم تا به نتيجه برسيم.

در اين سه نظريهاي که بيان کرديم: مطلب اول همان مطلب است که قبلا اشاره کرديم.

نقد کلام محقق نائين(قده)

اگر از ما سؤال کنند که در اينجا آيا دوران بين تعيين و تخيير است، ما اين را قبول نداريم. براي اينه در باب دوران بين تعيين و
تخيير ش ما برمگردد به اينه آيا از طرف مولا تليف به اين عمل تعلق پيدا کرده يا مولا ما را مخير کرده بين اين عمل و عمل

دير؟ ش ما در اصل و متعلق تليف است. در دوران بين تعيين و تخيير نمدانيم متعلق تليف، آيا معيناً عبارت از اين عمل
است يا مخير هستيم بين آن عمل و ي عمل دير؟ آيا مثلا در باب خصال کفاره، ما معيناً بايد اطعام ستين مسيناً کنيم يا مولا

ما را بين اطعام ستين مسين و مثلا روزه گرفتن شصت روز مخير کرده است؟

در دوران بين تعيين و تخيير وقت اينچنين شد، آنوقت تازه بايد بحث شود که آيا اينجا مجراي أصالة الاشتغال است يا مجراي
أصالة البرائة است؟ که خودش ي بحث مفصل دارد.

ما نحن فيه اصلا از قبيل دوران بين تعيين و تخيير نيست. در ما نحن فيه اصلا ش ما به تليف به متعلق تليف بر نمگردد.
مولا فرموده بر شما واجب است. چه چيزي واجب است؟ نماز واجب است. ما هم مدانيم يا نماز ظهر است يا نماز جمعه،

متعلق تليف ف الواقع يا صلاه ظهر است يا صلاه جمعه. ما وقت احتياط مکنيم و هر دو را مآوريم، از نظر عمل يقين داريم
به اينه هم تليف و هم متعلق تليف اتيان پيدا کرده است.

ي وقت ما نماز ظهر را نمآوريم، آن هم هذا. اما حالا که هر دو را آورديم، آيا يقين به اينه متعلق تليف را اتيان کرديم
نداريم؟ در دوران بين تعيين و تخيير، اگر در واقع متعلق؛ إطعام ستين مسين باشد، اما شما عتق رقبه انجام داديد، اينجا يقين

نداريد که متعلق تليف را اتيان کرده باشيد؟

در ما نحن فيه ‐يعن در امتثال اجمال‐ يقين داريم آن عمل که ف الواقع متعلق تليف است اتيان شده، دير دوران وجود
ندارد که بياييم بوييم اينجا دوران بين تعيين و تخيير است.

مرحوم نائين به حسب ظاهر تعبيرشان تعبير خوب است، مفرمايند ما نمدانيم آيا به صورت معين، امتثال تفصيل بر ما لازم
است يا مخير هستيم بين امتثال تفصيل و امتثال اجمال؟

عرض ما در همين قسمت اين است که ما بين امتثال تفصيل و امتثال اجمال مخير هستيم. در اين امتثال اجمال مر همان
متعلق واقع امتثال تفصيل وجود ندارد؟ در دوران بين تعيين و تخيير، در ي طرف تخيير، آنطرف دير تخيير اصلا وجود

ندارد، مثل اينه شما عتق رقبه کنيد، اما بحسب واقع اطعام ستين مسيناً بر شما واجب باشد.

لذا در دوران بين تعيين و تخيير، خصوصيت وجود دارد که آن خصوصيت در ما نحن فيه نيست. در ما نحن فيه بعد از آنه من
امتثال اجمال انجام مدهم، يقين دارم که آن متعلق تليف انجام شده، اما در دوران بين تعيين و تخيير، در تخيير اگر آن عدل

ديرش را انجام داديم، يقين به اتيان متعلق تليف، پيدا نمکنيم.



لذا اينجا هر چه دقت کرديم که چطور مرحوم نائين اينجا را از باب دوران بين تعيين و تخيير گرفته، ي وجه روشن پيدا
نرديم.

نقد کلام مرحوم حيم(ره)

و اما نسبت به فرمايش مرحوم آقاي حيم، که ايشان فرمودند ش در اينجا؛ دوران بين أقل و أکثر است.

مثال دوران بين أقل و أکثر معمولا همين است که ما ش مکنيم آيا نماز 9 جزء است و سوره جزء نماز نيست، يا ي جز‌ء
.(أقل و أکثر ارتباط) شود دوران بين أقل و أکثربنام سوره هم وجود دارد؟ م دهم

اينجا مرحوم آقاي حيم ظاهراً مرادشان همين أقل و أکثر ارتباط است، اينجا مخواهيم ببينيم آيا واقعاً أقل و أکثر است؟ ما
در اينجا وقت امتثال اجمال انجام دهيم، مشود أقل، اما اگر امتثال تفصيل انجام داديم، مشود أکثر. يا اينه نه، اينجا بحث

أقل و أکثر هم اصلا مطرح نيست؟

اينجا بحث در کيفيت امتثال است. ما ي نوع امتثال را متوانيم انجام دهيم که خودمان نمدانيم کدامش مصداق براي اطاعت
است، ي نوع ديرش اين است که بدانيم کدام مصداق براي اطاعت است.

به عقل مراجعه مکنيم، چون عقل حاکم در باب امتثال است، که ببينيم عقل آيا اين قيد را که در امتثال عمل مأمور به، دخيل
مداند يا نه؟

اين بحث در شرط است که آيا عقل قائل است يا نه؟ چه ربط به أقل و أکثر دارد، که ما بوييم نماز ده جزء است، نُه جزئش
را شارع بيان فرموده، اين جزئش را ببينيم آيا عقل مگويد اگر نمازت بخواهد نماز واجب و نماز عبادي و اطاعت باشد بايد علم

داشته باشد به اينه اين عملت مصداق براي اطاعت است.

ي نتهي مهم را عرض کنم ولو در جاي خودش در بحث أقل و أکثر نديدم کس متعرض اين نته شود؛ شما که مگوييد در
دروان بين أقل و أکثر، آيا نسبت به أکثر بايد برائت باشيم يا احتياط؟ آيا نبايد همان قيدي باشد که همان کس آورده که آن اقل
را آورده؟ ما مگوييم مولا ي نماز را واجب کرده، يقين داريم که نه جزء در آن هست، اما نمدانيم جزء دهمش را شارع آورده
يا نياورده؟ حالا اينجا مگوييم دوران بين أقل و أکثر است. اما اگر نسبت به جزء دهم، در ي شرط عقل ش کنيم، بوييم اين

نمازي که شارع واجب کرده، ش کنيم آيا قدرت هم در آن دخالت دارد يا نه؟ هيچکس اينجا نم‌گويد اين از باب دوران بين
أقل و أکثر است.

در دوران بين أقل و أکثر، منشأ ش بايد اين باشد که همان منشأي که سبب آوردن اين نه جزء است، آيا همان منشأ، ي جزء
دهم هم اضافه کرده يا نه؟ اينجا مگوييم أقل و أکثر.

در أقل و أکثر ارتباط هم مشهور قائل به برائت هستند. اما اينجا اصلا أقل و أکثري وجود ندارد. شارع به ما فرموده ظهر جمعه
نماز بخوان. ما نمدانيم نماز ظهر بر ما واجب است يا نماز جمعه؟

اگر احتياط کرديم و هم نماز ظهر را خوانديم هم نماز جمعه را، نمتوانيم بوييم که اگر نسبت به اين دو عمل احتياط کرديم، ما
علم نداريم به اينه اين عمل ما مصداق اطاعت است، آن وقت ش مکنيم آيا اين معتبر است يا نه؟ آيا علم به اينه عمل،



.شود أقل و أکثر ارتباطما در قيد زائد است، م مصداق براي اطاعت باشد، معتبر است يا نه؟ ش

مر ش در هر قيد زائدي، بحث را در أقل و أکثر مبرد؟! مثلا مولا فرموده نماز بخوان، عقل هم مگويد شما مخيريد در هر
مان بخوانيد. حالا اگر روي ي مان خاص رفتيم، باز مگوييم آقا ش مکنيم در اين مان خاص هم مشود نماز خواند

يا نه؟ مگوييم عقل وقت حم به تخيير کرد، در هر مان، حت روي ي ستون مخواهيم بايستيم و نماز بخوانيم، باز عقل
مگويد مانع ندارد. اين دير ربط به شارع و اينه شارع به أقل و أکثر برگردد هيچ ارتباط ندارد.

پس تا اينجا با اين دقت که شد به اين نتيجه رسيديم که ما نحن فيه از قبيل دوران بين تعيين و تخيير نيست. چون در دوران بين
تعيين و تخيير، در ي فرضش که شما ي عدل از افراد تخيير را انجام مدهيد، بعد از اينه آن را انجام داديد يقين نداريد

متعلق را آورديد يا نياورديد. اما در ما نحن فيه وقت امتثال اجمال مکنيد، يقين داريد که شما متعلق را آورديد.

ما نحن فيه از دوران بين أقل و أکثر هم نيست، چون دوران بين أقل و أکثر در جاي است که نسبت به اکثر هم همان کس که
بقيه را لازم کرده، ما ش کنيم همان کس آيا اکثر را لازم کرده يا نه؟ و الا يقين داريم خداوند نه جزء آورده، آن وقت مثلا در

قدرت ش کنيم، آيا قدرت لازم است يا لازم نيست، اينجا کس نم‌گويد اين دوران بين أقل و أکثر است.

نقد کلام محقق خوئ(قده)

و اما فرمايش محقق خوئ؛ عرض کردم از فرمايشات ايشان استفاده مشود که دوران بين تعيين و تخيير است، لن ايشان در
دوران بين تعيين و تخيير؛ برائت است. مفرمايد: علت اينه ما برائت را جاري مکنيم اين است که ش ما در ما نحن فيه

برمگردد به اعتبار ي امر زائد، و آن اين است که آيا علم به بعث در عباديت عبادت، دخالت دارد يا دخالت ندارد؟

لذا مفرمايد ش ما در امر زائد است. وقت در امر زائد شد، أصالة البرائة جاري مکنيم.

اينجا باز ي اشال است که اين اشال هم بر مرحوم آقاي حيم و هم بر مرحوم آقاي خوئ وارد مشود و آن اين است که
ما اگر پذيرفتيم اينجا دوران بين أقل و أکثر است، يا پذيرفتيم دوران بين تعيين و تخيير است، به قول مرحوم آقاي حيم ش در
اعتبار اين است که آيا علم به امر، در تحقق اطاعت معتبر است يا نه؟ به قول مرحوم آقاي خوئ علم به امر، در عباديت عبادت

دخالت دارد يا نه؟

اگر گفتيم اين محل ش است، اينها از قبيل ش در محصل مشود، يعن ما نمدانيم بدون علم به امر، عمل ما سبب براي
سقوط غرض مولا مشود يا نه؟ عمل ما محصل غرض مولا هست يا نه؟

چرا شما دو بزرگوار در اينجا برائت جاري کرديد؟ اگر ش ما واقعاً به اين برمگردد که ما نمدانيم علم به امر در اطاعت يا
در عبادت دخالت دارد، اين معنايش اين است که مدانيم مولا ي تليف کرده، متعلقش هم روشن است، اما من نمدانم اگر

بدون علم به امر اين عمل را آوردم آيا اين مصداق اطاعت هست يا نه؟ مصداق عبادت هست يا نه؟ مشود ش در محصل
غرض مولا، و در صورت ش در محصل، ما بايد احتياط جاري کنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


