
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۶ آذر ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بيان استدلال محقق نائين

عرض کرديم که ي از ادله‌اي که براي عدم جواز احتياط اقامه شده، در مواردي که احتياط مستلزم ترار است، دليل است که
مرحوم نائين اقامه کردهاند. اجمالا مرحوم نائين قائلند که در فرض که ملف، امان امتثال تفصيل را دارد، عقلا نمتواند

امتثال اجمال را انجام دهد.

آنطوريکه مرحوم محقق خوئ از مرحوم نائين در بحث مقدمات اجتهاد و تقليد در کتاب تنقيح نقل کردهاند ايشان مفرمايد
که مرحوم نائين در دوره اخير بحث اصولش، ي تفصيل را عنوان فرمودهاند. ايشان فرموده‌اند که در ي عمل عبادي، اگر ما

،را دارد يا عنوان استحباب دانيم که اين امر آيا عنوان وجوبامري آمده، اما نم ،ه از ناحيه مولعلم داشته باشيم به اين
فرموده است ما در اينجا چون علم داريم به اينه در اينجا امر است و علم داريم به اينه در اينجا امر تعلق پيدا کرده است،

اينجا احتياط امان دارد.

اما در جاي که اصل تعلق امر براي ما معلوم نيست، نم‌دانيم آيا با اين عمل که ما مخواهيم انجام دهيم، امر به او تعلق پيدا
کرده يا نه، اينجا مرحوم نائين فرموده احتياط، مشروعيت ندارد. براي اينه در باب عمل و باب امتثال، بايد انبعاث را که انسان
پيدا مکند، ناش از خود بعث باشد نه ناش از احتمال بعث. اينجا که نمدانيم آيا امر وجود دارد يا نه، انبعاث ناش از احتمال

بعث و احتمال امر است، و اين مشروعيت ندارد.

لذا روي اين بيان مرحوم نائين، اين مطلب که گاه اوقات در رساله ها مطرح مشود و مگويند اين عمل را رجاء انجام دهيد،
اين بر خلاف مبناي مرحوم نائين است.

طبق مبناي ايشان؛ آوردن عمل عبادي به عنوان رجاء، مشروعيت ندارد. طبق اين مبنا که مفرمايد در باب امتثال و اطاعت،
انبعاث «يجب أن يون ناشياً عن البعث الواقع»، نه از روي احتمال بعث باشد.

اين را در دوره اخير در علم اصول عنوان فرموده و اين تفصيل را دادهاند که اولا فرموده است: نائين بعد مرحوم آقاي خوئ
مفرمايد امتثال اجمال در عرض امتثال تفصيل نيست، بله در طول امتتثال تفصيل است، با امان و تمن از امتثال

تفصيل، نوبت به امتثال اجمال نمرسد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بعد فرموده است حالا اگر نوبت به ش رسيد، گفتيم ما بالاخره نمدانيم آيا با تمن از امتثال تفصيل، مجال براي امتثال
اجمال است يا نه؟ مفرمايد بايد ما در اينجا به أصالة الاشتغال رجوع کنيم. چرا؟ چون ي تليف بر عهده ما آمده است،

اشتغال يقين است. اشتغال يقين برائت يقين را لازم دارد. ما نمدانيم که آيا با امتثال اجمال برائت يقين پيدا مکنيم يا نه؟
مگوئيم نه، بايد امتثال، امتثال تفصيل باشد.

نقد بر دليل محقق نائين(ره)

در عرض امتثال تفصيل يم با اين نظريه مخالفت کردهاند و فرموده‌اند که امتثال اجمالو مرحوم آقاي ح مرحوم آقاي خوئ
است، و از نظر تحقق و امتثال، بين اين دو هيچ فرق وجود ندارد.

بر محقق نائين نقد محقق خوئ

مرحوم آقاي خوئ (تنقيح1: 51) نقطه مقابل مرحوم نائين را انتخاب کرده و فرموده است که امتثال اجمال در عرض امتثال
تفصيل است.

شاهدي که مآورند اين است که مفرمايند: عقلاء در باب عمل به احتياط، تمن از امتثال تفصيل را شرط نردهاند. وقت به
بحث احتياط مراجعه مکنيم، عقلاء و علماء مگويند «الاحتياط حسن ف جميع الاحوال»، دير نفرموده‌اند که تمن از امتثال
تفصيل داريد يا نداريد؟ مفرمايد ما اگر به عقلاء مراجعه کنيم و بوئيم کس عمل را به داع احتمال مطلوبيت مول بياورد،

تمام عقلاء اين را ممتثل مداند.

لذا فرمودهاند اولا ما وقت به عقلاء مراجعه کنيم عقلاء در باب احتياط مقيد نردهاند به عدم تمن از امتثال تفصيل و نيز عقلاء،
آوردن عمل به احتمال مطلوبيت را درست مدانند.

آن وقت کسان که در باب اعمال عبادي، خصوصاً که مگويند رجاء آورده شود، روي اين مبنا مگويند. مثلا در باب حج،
بعض مگويند در ي ماه (س روز) بيش از ي عمره نمشود انجام داد إلا رجاء، اين روي مبناي محقق نائين درست نيست،

اما روي مبناي آقاي خوئ و مرحوم امام درست است.

سپس مرحوم خوئ در قسمت دوم جواب فرمودهاند: اينه فرموديد «اگر ش کنيم با امتثال اجمال، امتثال تحقق پيدا مکند
يا نه، بايد به قاعده اشتغال مراجعه کنيم»، ايشان فرموده است ما اين را قبول نداريم. بله به نظر ما در فرض ش در اينجا؛

مجراي برائت است. به چه بيان؟ به اين بيان که ما مدانيم که ي امتثال عقلا براي انسان لازم است، اما ش ما بر مگردد به
اينه آيا در جاي که ما امتثال را تعييناً به صورت تفصيل انجام دهيم يا همين امتثال را مخير هستيم، به صورت اجمال بين دو
عمل انجام دهيم، ش ما بر مگردد بين دوران امر بين تعيين و تخيير. آيا عمل به صورت تفصيل براي ما تعيين شده يا امتثال

اجمال هم در صورت تخيير بين اين دو عمل، مانع ندارد؟

عبارة اخري؛ مفرمايند اين به نظر ما بر مگردد به دوران امر بين تعيين و تخيير، و در دوران امر بين تعيين و تخيير، نظر ما
تخيير است.



نقد و بررس کلام محقق خوئ توسط استاد

قسمت اول کلام آقاي خوئ تام است و ما در بحث بعدي اين را بيشتر روشن خواهيم کرد که مسئله اتيان عمل به احتمال
مطلوبيت، ي امري است که عقلاء صحيح مدانند و شخص را ممتثل مدانند.

اما اين قسمت دوم فرمايش ايشان که مرحوم نائين فرمود که در فرض ش، اشتغال يقين، برائت يقين مخواهد، مرحوم
آقاي خوئ فرموده است که اين از باب دوران امر بين تعيين و تخيير است و ما در آنجا تخيير را اختيار کرديم و روي قول تخيير

نتيجه اين مشود که امتثال اجمال در عرض امتثال تفصيل است.

بحث ما در اينجا اين است که آيا اين بيان که در ما نحن فيه، از باب دوران امر بين تعيين و تخيير قرار دهيم آيا اين بيان درست
است يا نه؟

به نظر ما اين قابل خدشه است. ما در اينجا ي امر از ناحيه مول داريم، که برويم اجتهاد کنيم و تليف را تعييناً پيدا کنيم و
تعييناً امتثال انجام شود. اين ي راه. راه دوم اين است که نرويم اجتهاد کنيم و نرويم تقليد کنيم، که تليف را نمدانيم که کدام

ي از دوتا عمل است، هر دو عمل را انجام مدهيم. حالا اگر ما بخواهيم بوئيم که اين از باب دوران امر بين تعيين و تخيير
است، معنايش اين است که آيا از اول ما مخيريم بين امتثال تفصيل و امتثال اجمال از ي طرف، يا از اول ما ملف هستيم به

امتثال تفصيل فقط؟ در حالکه در باب دوران بين تعيين و تخيير، مسئله تعيين و تخيير بر مگردد به خود مسئله تليف، نه به
مسئله امتثال. اينجا ما هر راه که برويم، امتثال حاصل است. آن مقداري که عقل مگويد در اينجا لازم است، امتثال است، و

امتثال در اينجا حاصل مشود نه از باب دوران امر بين تعيين و تخيير، چرا که دوران امر بين تعيين و تخيير اين است که ما
نمدانيم آيا شارع اين عمل را معيناً بر ما تليف کرده است يا نه؟ آيا تليف از اول، متعيناً متعلق به اين شده است يا اينه

تليف به صورت تخييري بين اين عمل يا آن عمل معلق است؟ حالا در آنجا دو مبنا وجود دارد؛ ي مبنا، مبناي تعيين است،
ي مبنا، مبناي تخيير است.

در آنجا بحث در ترديد در خود تعلق تليف است. اما در اينجا اصل تليف براي ما مشخص است، ما مدانيم که تليف، تعلق
پيدا کرده و ي وجوب، بر ذمه ما آمده و مدانيم که اين وجوب يا به نماز ظهر است يا به جمعه است.

احتمال دوم اين است که بين نماز ظهر و جمعه مخير هستيد، تليف به اين صورت باشد، که ما يقين داريم که تليف ما يا ظهر
است يا جمعه؟ اينجا براي اينه اجتهاد کنيم و تليف را معيناً پيدا کنيم، در مقام عمل امتثال مکنيم. بعبارة أخري؛ ما يقين

داريم که تليف، به صورت تعيين است، يعن م‌دانيم که يا نماز ظهر واجب است يا نماز جمعه و در قصر و اتمام مدانيم که
يا قصر است يا به صورت اتمام است. اما در باب دوران امر بين تعيين و تخيير، اصل اينه آيا تليف به صورت تعيين بوده يا

به صورت تخييري، براي ما مردد است. اينجا مگوئيم که دوران امر بين تعيين و تخيير است. لذا مگوئيم که اين باب، باب
دوران امر بين تعيين و تخيير نيست.

نقد استاد بر کلام محقق نائين

آيا فرمايش محقق نائين که فرمود در اينجا اشتغال يقين، يستدع فراغ اليقين؛ آيا اين مطلب تام است يا نه؟

جواب اين است که اين تام نيست. وجه عدم تماميتش اين است که ما در اينجا برائت يقين داريم، يعن مدانيم که با ي از
اين دو عمل، ذمه بريء شده است، اما نمدانيم که با کدامش ذمه ما بريءشده است.



اين مطلب را دقت کنيد؛ در باب أصالة الإشتغال يقين، آن مقدار که عقل مگويد اشتغال يقين برائت يقين مخواهد، برائت
که به وسيله چه عمل گويد که بايد يقين پيدا کنر عقل نمبايد طوري عمل کنيم که يقين به برائت پيدا کنيم. اما دي يعن يقين

برائت يقين ،گوئيم که اين است که اشتغال يقينذمه تو بريء شده است، لزوم ندارد آن مقدار که ما در قاعده اشتغال م
مخواهد و اين قيد را دير عقل لازم نمداند و ما معتقد هستيم در باب امتثال اجمال، برائت اجمال تحقق پيدا مکند.

يم بر محقق نائيننقد مرحوم ح

مرحوم آقاي حيم (مستمس العروة1: 8) بر مرحوم نائين اشال کرده که شما فرموديد انبعاث نمتواند ناش از احتمال بعث
باشد. ايشان مفرمايد مر در ما نحن فيه کس که نماز جمعه يا نماز ظهر را مخواند، آنچه که داعويت دارد احتمال بعث
است؟ احتمال داع نيست. بله همان امر به تليف واقع، داع است براي اينه عمل را انجام بدهد. منته نمداند که آيا
قصر است يا اتمام؟ هر دو را انجام مدهد. اينطور نيست که آنچه داع و محرک شده براي اين ملف، «احتمال» باشد.

بعد ي نقض وارد کرده و آن اينه شما در جاي که علم به بعث داريد، علم داريد به اينه نماز مغرب بر شما واجب است، آيا
آنچه که براي شما داعويت دارد خود بعث است، يا علم به بعث است؟ خود بعث است نه اينه علم به بعث داع باشد.

بعبارة اخري؛ مرحوم آقاي حيم مفرمايد شما اگر در ما نحن فيه داع را احتمال قرار مدهيد، در مورد اين مثال بايد علم را
داع و محرک قرار دهيد و بوئيد که من يقين دارم که نماز مغرب واجب است. يقين من محرک است! در حالکه خود شما
اين مطلب را قائل نيستيد، در مواردي که انسان علم به بعث دارد، باز آنچه که محرک واقع مشود؛ بعث واقع است نه علم به

بعث. پس چرا بين اين دو فرق مگذاريد؟ چرا در ما نحن فيه مگوئيد احتمال، اما در آنجا که ما تفصيلا مدانيم، آنجا
نمگوئيد علم، داع است؟!

نقد و بررس کلام مرحوم حيم

برخ در مقام جواب از اين استدلال ايشان فرموده‌اند که بين مقامين فرق وجود دارد. آنجاي که شما علم به بعث داريد، علم
کاشف از بعث است و علم کاشف از واقع است، در نتيجه وقت کاشف شد، دير آنچه که داع است خود واقع است، علم،

طريق به واقع است. اما در آنجا که شما احتمال بعث مدهيد، آنجا دير کاشفيت وجود ندارد، آنچه که داع براي انبعاث
مشود، احتمال بعث است نه علم به بعث نه خود بعث.

لذا در جواب مرحوم آقاي حيم فرمودهاند: بين مقامين؛ يعن بين علم به بعث و احتمال بعث، فرق وجود دارد. در آنجاي که
علم به بعث است، آنچه که محرکيت دارد خود بعث است، اما در آنجاي که احتمال بعث است، آنچه که داعويت و محرکيت

دارد، خود احتمال است.

جواب استاد از نقد مرحوم حيم

به نظر ما هم اين اشال تام نيست. آنچه را که مرحوم نائين تصريح کرده اين است که در امتثال اجمال، داع و محرک؛
احتمال است. مرحوم آقاي حيم فرمود در اين قسمت آنچه که در امتثال اجمال محرک است؛ خود بعث واقع است و

احتمال، محرک نيست. تا اين قسمت، فرمايش ايشان درست است، براي اينه الان شما، نماز ظهر را هم قصر مخوانيد و هم
اتمام. آنچه که داع شده براي شما؛ همان امر واقع است. مدانيد که ي امري وجود دارد، اما نمدانيد که اين امر به ظهر



تعلق پيدا کرده است يا به جمعه؟ پس داع؛ خود آن بعث واقع است.

بعبارة اخري؛ ما براي تميل فرمايش حيم اين را اضافه مکنيم؛ مگوئيم که اگر اين احتمال، احتمال بدوي بود، فرمايش
نائين درست است. احتمال بدوي نمتواند داع باشد. اما اين احتمال که در اينجا وجود دارد، احتمال مقرون به علم است.

بعبارة اخري؛ احتمال، مسبوق به علم است، يعن من به ي تليف علم دارم، حالا مگوئيم آن تليف چيست؟ احتمال مدهم
که متعلقش نماز قصر باشد، احتمال هم مدهم که نماز اتمام باشد. اين احتمال، چون مسبوق به اين علم است، پس در اينجا در

حقيقت همان حرف که در باب علم به تليف مزنيم، در اينجا هم بايد بزنيم.

همانطور که در باب علم به تليف، خود علم داعويت ندارد، بله خود تليف داعويت دارد، در اينجا هم همين طور است. بل در
آنجاي که احتمال، ابتدائ است، مثل اينه شما که در اينجا نشستيد احتمال بدهيد که خداوند بر شما دعائ را واجب کرد. اين

احتمال براي شما داعويت ندارد. اما احتمال مسبوق به علم، داعويت دارد.

لذا در اينجا اصل اشال مرحوم آقاي حيم بر مرحوم نائين (که ايشان مفرمايد در اينجا امتثال اجمال است، آنچه که
داعويت دارد خود بعث واقع است نه احتمال) درست است، اما مفرمائيد چرا مرحوم آقاي حيم نقض کرد به مورد علم؟

بله بوئيم فرق بين آنجائ که علم به بعث داريم و آنجائ که احتمال بعث داريم؛ علم، کاشفيت دارد، احتمال کاشفيت ندارد.
اين هم با اين بيان درست مشود.

نبايد اين حرف را بزنيم، بايد در مقابل آقاي حيم بوئيم که در اينجا، اين احتمال، مسبوق به علم است. اصلا اين مورد، غير از
مورد علم نيست، همان مورد علم است، اگر احتمال بدوي بود، اين نقض شما وارد بود.

لذا به نظر ما اين نقد، نقد خوب و محم بر مرحوم نائين است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


