
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۷ آذر ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مقدمات و مبادي اجتهاد

از مباحث که بايد در اينجا مطرح شود اين است که مقدمات و مبادي اجتهاد چيست؟ اگر کس بخواهد عنوان مجتهد را داشته
باشد، متوقف بر چه مقدمات و مبادي است؟

مرحوم آخوند در کتاب کفايه، ج2، مجموعاً سه مطلب را به عنوان مقدمات اجتهاد و علوم که اجتهاد بر آن توقف دارد بيان
کرده است. اما عرض کرديم که بعض از بزرگان از علماي گذشته و قدماء، حت به حدّ نُه علم هم رسانده‌اند.

لزوم بحث در سه مطلب عمده

در اينجا عمدتاً در سه مطلب بايد بحث شود:

ي مطلب اين است که اجتهاد بر چه علوم توقف دارد؟

دوم اينه تا چه حد توقف دارد؟

سوم اينه در ميان اين علوم آيا بعض عنوان عمده را دارد يا خير؟

پس اين سه عنوان، عنوان است که بايد در اينها به نتيجه برسيم.

در جواب مناسب است که ي عبارت را از مرحوم علامه حل در کتاب مبادي، ص241 بيان نمائيم (مرحوم علامه ي کتاب
اصول دارد به نام «مبادي الوصول إل علم الاصول» که در قرن هفتم زندگ مکرده است)، ايشان مقدمات اجتهاد را اينطور

فرموده است:

«ف شرائط المجتهد؛ و ينظمهما ش‌ء واحد، و هو أن يون الملّف، بحيث يمنه الاستدلال بالدلائل الشرعية عل الأحام»؛
شرائط مجتهد را ي تعبير کل شامل مشود و آن اينه طوري شود که ملف با دلائل شرع بر احام شرعيه استدلال کند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


آن وقت فرموده است اين تمن متوقف بر اموري است:

1ـ «عارفا بمقتض اللفظ و معناه‌»؛ بايد علم لغت بلد باشد، بايد معناي لفظ را و مقتضاي لفظ و معنا را بداند.

2) دوم اينه علم کلام بلد باشد، آن وقت از علم کلام تعبير کرده است: «و بحمة اله تعال و عصمة الرسول(عليه السلام)،
ليحصل له الوثوق بإرادة ما يقتضيه ظاهر اللفظ إن تجرد، و غير ظاهره مع القرينة»؛ بايد به حمت خداوند و عصمت

پيامبر(ص) معتقد باشد، تا اينه اطمينان پيدا کند که خداوند و حضرت از اين الفاظ که بار برده، معناي ظاهري از اينها را
در صورتکه مجرد از قرينه باشد و معناي غير ظاهر را در صورت که همراه قرينه باشد، اراده کرده است.

3) «و عالما بتجرد اللفظ أو عدم تجرده، ليأمن التخصيص و النسخ‌»؛ بايد عالم باشد به اينه آيا اين لفظ مجرد از قرينه است يا
مجرد نيست تا تخصيص و نسخ را متوجه شود.

4) «و أن يون عالما بشرائط التواتر و الآحاد»؛ که بعض از اينها عنوان علم اصول را پيدا مکند.

البته مقداري بهصورت مختلف بيان فرموده است «و بجهات الترجيح عند تعارض الأدلة»، ي از شرائط؛ دانستن مرجح است.

بعد فرموده است: «و هذا انّما يحصل بمعرفة التاب لا بجميعه، بل بما يتعلّق بالأحام منه»؛ اينجا وارد علم تفسير م‌شوند، بايد
نكَ مبخَذَ رذْ اا مجتهد گذاشتند، «و ام معرفت داشته باشد. حالا اگر آيه ذر را جلوي يمجتهد به قرآن و نسبت به آيات الاح
بن‌ آدم من ظُهورِهم ذُرِيتَهم و اشْهدَهم عل‌ انْفُسهِم ا لَست بِربِم قالُوا بل‌ شَهِدْنا انْ تَقُولُوا يوم الْقيامة انَّا كنَّا عن هذا غافلين»؛
اگر آيه ذر را جلوي او گذاشتند و او نتوانست اصلا بفهمد که آيهي ذر چيست، اين خدشه به اجتهاد او وارد نمکند. بله آن

آيات که مربوط به آيات الاحام است را بداند که مرحوم علامه فرموده، پانصد آيه است، بعض به هزار و پانصد آيه هم
رسانده‌اند.

همچنين نسبت به احاديث که متعلق به احام است بايد آگاه باشد؛ «و عنده أصل محقّق، يشتمل عل الأحاديث المتعلقة
بالأحام‌»؛ در نزد مجتهد ي اصل (اين اصل منظور کتاب راوي است) که مشتمل بر احاديث باشد هم وجود داشته باشد.

باز هم از شرائط مجتهد اين است که بداند که کدام مسئله اجماع است و کدام مسئله اجماع نيست. «ان يون عارفاً بالاجماع
لأن لا يفت بما يخالفه»، ببينيد که اجماع در نزد گذشتان ما چقدر مهم بوده که اين را از شرائط اجتهاد قرار داده است.

«و ان يون عارفاً بالبرائة الاصلية» بايد به أصالة البرائة عارف باشد، بداند که در کجا جاري مشود.

و آخرين چيزي که فرمودهاند «و لا بدّ أن يون عالما بشرائط الحدّ و البرهان و النحو و اللغة و التصريف، و يعلم الناسخ و
المنسوخ و أحوال الرجال»؛ بايد علم منطق و علم رجال را هم بلد باشد.

پس مرحوم علامه قائل است سه علم لغت و نحو و صرف، که از آن به علم عربيت تعبير مشود، مجتهد بايد اين سه علم را وارد
باشد. تفسير مشود علم چهارم، علم رجال مشود پنج، علم اصول مشود شش، علم کلام مشود هفت، عارف به اجماع

باشد، مشود هشت، و عارف به برائت اصليه باشد مشود نه علم.

ما از عبارت علامه استفاده مکنيم که مجتهد بايد نه علم را قبل از اجتهاد داشته باشد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=172
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=7&a=172


اين در زمان علامه بوده است.

بعد شهيد ثان هم شرائط را ذکر کرده تا رسيده به مرحوم آخوند در کتاب کفايه، که فرموده است علوم عربيت و علم تفسير و
علم اصول را هم لازم است بداند. حالا ما ي ي اينها را بررس مکنيم.

بررس توقف اجتهاد بر علوم عربيت

اجتهاد بر چه علوم توقف دارد؟ چقدر توقف دارد؟ آيا آن علوم عمده است يا نه؟

جواب: اما نسبت به علوم عربيه تقريباً اين دير مورد اتفاق است که کس که علوم عربيت را آگاه نباشد نم‌تواند مجتهد باشد.
بايد لغت را بداند، صرف را بداند، نحو را بداند. دليلش اين است که بعض از احام است که ربط به لفظ ندارد. شما الان در
اصول اثبات م‌کنيد که مقدمه واجب، واجب است. اگر ملازمه را اثبات کرديد، با اين ملازمه مگوئيد نماز اگر مقدمات دارد

آن مقدمات هم وجوب شرع دارد.

در اين استنباط، ما پاي لفظ را در ميان نياورديم، لن اين مقدار، مقدار قليل است. يعن کثيري از موارد استنباط، متوقف بر
آشنائ به الفاظ است، لذا بايد معناي الفاظ را بدانيم.

همچنين بايد نسبت به صرف و نحو هم آگاه داشته باشيم. حالا اين اصلش مسلم است، قرآن و روايات همه الفاظ عرب است،
تا با اين الفاظ آشنائ نداشته باشيم نمتوانيم از اينها چيزي بفهميم.

پس اصل اينه، اجتهاد بر علوم عربيت توقف دارد، ترديد نيست. اما چه مقدار توقف دارد؟ آيا بايد در عربيت هم به حد اجتهاد
رسيده باشد؟ آيا به تمام قواعد عرب بايد آشنائ داشته باشد؟

اين دو هيچ کدام معتبر نيست. از اين ي مرحله پائينتر، لازم نيست که به تمام قواعد عرب آگاه داشته باشد. اگر بپرسند که
اجمالا دانم، دانستن اينها لازم نيست. در نتيجه دانستن اين علوم بالجمله لازم است. يعنويد نمفرق بين بدل و حال چيست؟ ب

بداند که اگر ي لغت بود به لغت مراجعه کند و معناي آن لغت را بداند ولو اينه لازم نيست که در لغت صاحب نظر باشد.

‐ قول لغوي حجيت ندارد؟
بل، حجيت ندارد، اما براي اينه نسبت به معناي لفظ اطمينان پيدا کند يا يقين پيدا کند، به اين کتاب مراجعه مکند، اين لفظ
را اين معنا کرده است، به کتاب دوم مراجعه کند مبيند اين لفظ را چه معنا کرده است، تقريباً وقت به اين کتب متعدد رجوع

کرد، اطمينان پيدا مکند که معناي اين لفظ چيست؟

بررس توقف اجتهاد بر علم تفسير

علم دير که در اينجا است علم تفسير است. مرحوم آخوند فرموده بايد به علم تفسير مراجعه کند. باز در تفسير فرموده است
«ف الجمله»، يعن لازم نيست که خودش در تفسير قرآن صاحب نظر باشد، بله اگر به کتب تفسيري مراجعه کرد بتواند از

کتب تفسيري استفاده کند که اين آيه ظهور در چه معناي دارد. فقيه در گروي ظهور است، فقيه بنده‌ي ظهور است و اين مقدار،
با مراجعه به کتب تفسيري براي او حاصل مشود.



نته

نته‌اي که وجود دارد و مرحوم علامه در مبادي به آن تصريح فرموده اين است که مجتهد بايد نسبت به آيات الاحام آگاه باشد.
محدوده توقفش بر تفسير، اولا لازم نيست که در تفسير مجتهد باشد، ثانياً لازم نيست که تفسير همه آيات را بداند، بله فقط

نسبت به آيات الاحام است.

توان استفاده کرد وجهش هم خيلالجمله»، م حالا طبق اين نظريه‌ي مرحوم علامه و مرحوم آخوند، از اين جمله که دارد «ف
روشن است حالا اگر آيه ذر را جلوي مجتهد گذاشتند و نتوانست آن را معنا کند، اين ضرري به اجتهاد او وارد نمکند و مجتهد

همين مقدار که آيات الاحام را بداند کافيست.

باز در خود آيات الاحام لازم نيست که مجتهد باشد. يعن چه؟ يعن اينه خودش بيايد در هر آيهاي با تمام جوانب تفسيري، در
آيه اجتهاد کند و اظهار نظر کند. بله اگر نظر دو سه مفسر را ديد، از نظر آنها برايش ي ظهوري پيدا شد، خودش نظر

سر است. اصلا ظهوري حاصل شد، همين مقدار هم کاف بيند، از تراکم اين مفسرين براي او يه تفاسير را مدهد، بلنم
اينه حالا حوزههاي علميه نسبت به تفسير قرآن، آنطور که بايد و شايد دنبال نردهاند، ي علتش همين است که اجتهاد و

معناي ام را در يام هم خودش مجتهد باشد، همين مقدار که ظهور آيات الاحفقاهت متوقف بر اين نيست که در آيات الاح
ديد، اگر براي او به اين حد رسيد، اين کاف است. خود مرحوم شهيد ثان اين را قائلند.

بررس توقف اجتهاد بر علم کلام

از جمله علوم، علم کلام است. اگر منظور از علم کلام، همين مقدار باشد که با برهان قطع بدانيم که خداوند حيم است، و
حضرت پيامبر(ص) معصوم است و آنچه که از خداوند گرفته است درست به ما منتقل کرده است، اگر همين مقدار ملاک

باشد، بل، اگر علم کلام را نديده باشيم، به همين مقدار کاف است.

علم کلام مباحث بسيار مفصل دارد، که آيا امامت بعد از حضرت به چه نحوي بوده است، حالا همين مقدار که مگويد من
امامت را معتقد هستم، از هر راه که اين اعتقاد پيدا شده باشد کاف است. اگر در باب توحيد به ي مجتهد گفتند فرق بين

توحيد ذات و توحيد افعال چيست؟ مگويد نمدانم، اما اصل وجود خدا را قائل است، يا اين آيات که در قرآن است مربوط به
توحيد نتواند اينها را درست معنا کند، هيچ ضربهاي به اجتهاد او وارد نمکند.

پس علم کلام هم همين مقدار که عرض کرديم لازم است و اين بر آن توقف دارد.

پس تا اينجا علوم عربيت و علم تفسير و علم کلام را گفتيم.

بررس توقف اجتهاد بر علم منطق

آيا اجتهاد بر علم منطق توقف دارد يا نه؟

در عبارت علامه خوانديم در موادي فرموده: «ان يون عارفا بشرط الحد و البرهان»، در عبارت ديران گفتند بله مجتهد بايد
علم منطق را بلد باشد.



مرحوم آقاي خوئ در کتاب تنقيح به شدت اين را انار کرده‌اند و فرموده‌اند لازم نيست که مجتهد عارف به منطق باشد.
مقصودشان اين است که ما الان در منطق ي اصطلاحات داريم، قياس اقتران داريم، ضرورت بشرط محمول داريم، ضرورت
قضيه مطلقه، ضروريه فعليه، ضروريه مطلقه، اينجور چيزهائ که در منطق آمده، ايشان مفرمايد که به هيچ وجه لازم نيست

که مجتهد عارف به اينها باشد. بله همين اندازه که بداند چونه بايد ي صغري و کبرائ بچيند، که همين اندازه را سفيهان و
بچه‌ها هم بلد هستند، کاف است.

لازم نيست که بروند حتماً علم منطق را بخوانند. اگر گفتند که در شل اول که مگوئيم موجبه بودن صغري و کل بودن کبري،
حالا الان ي صغراي موجبه درست کرديم، گفتيم که حسن مثلا سفيد است، بعد کبراي کل درست نرديم، گفتيم که بعض از

سفيدها عاقل هستند، (اين مثال را من مزنم ايشان ي مثال ديري زده‌اند) فرموده‌اند اين را دست بچه هم بده هيچ وقت
نمگويد که حسن عاقل است. وقت کبري کل نباشد و موجبه کل نباشد؛ صغري جزئ باشد؛ قطعاً نتيجه نمدهد.

لذا ايشان فرموده‌اند که لازم نيست که مجتهد عارف به منطق باشد و فرمايششان درست است. حالا شرائط حد و برهان فقط در
همين حدي که مجتهد بداند چطور صغري و کبري تشيل بدهد کاف است، اما قياس استثنائ چيست، قياس اقتران چيست،

آن اصطلاحات که در منطق و در فلسفه وجود دارد، اجتهاد به هيچ وجه بر اينها توقف ندارد.

مثلا از مجتهد سؤال کنند که آقا چند نوع مغالطه داريم؟ که در منطق آمده، لازم نيست که اينها را بلد باشد. بله در مقام مناظره
با ديران، آن هم در مباحث عقيدت، اين لازم است تا ي کس فن مغالطه را بلد نباشد، نمتواند اين را انجام بدهد. اما حالا

ي کس انواع مغالطه را بلد نيست، اما اين نمتواند اين را اجتهاد کند.

مجتهد؛ قرآن و سنت و عقل و اجماع را دارد، خودش اجتهاد مکند و استنباط مکند. حالا در مقابل اين اجتهاد گاه اوقات
ي مجتهد ديري آمده ي مغالطهاي هم کرده و به نتيجهي ديري رسيده، اين مجتهد نتواند مغالطه او را بفهمد، مانع ندارد.

اگر شما به ما يا مرحوم آقاي خوئ اشال کنيد که شما که مگوئيد بر منطق توقف ندارد، از اموري که در منطق بحث مشود
بحث مغالطه است، الان زيد مجتهد در ي بحث اجتهاد کرده، به ي نظري رسيده، مخصوصاً در مسائل مستحدثه، حالا مجتهد

دير در همين مسئله به ي نظر ديري رسيده، ما مدانيم که ي مغالطهاي کرده، حالا اگر اين مجتهد اول، يعن زيد، نتواند
مغالطه او را تشخيص بدهد، سؤال من از شما اين است که آيا اين به اجتهاد او ضربه مزند يا نمزند؟ اين زيد طبق مبان‌اي
که داشته، اجتهاد کرده، مگويد من به نظرم حم خدا اين است، مدانم که استدلال ديري اشال دارد، اما نمتوانم بيان کنم

کجا مغالطه کرده و چه نوع مغالطهاي را مرتب شده، همين مقدار چون وقت خودش استنباط مکند به ي نتيجهاي مرسد به
تواند تشخيص بدهد که چه نوع مغالطهاي شده. لزومنم ري باطل است، ولمعنايش اين است که استنباط دي دلالت التزام

ندارد که تشخيص بدهد.

بله ما براي مناظره، براي استدلال در مقابل ديران، انواع مغالطه را بدانيم و بدانيم فرق بين برهان و تمثيل و قياس و اينها
چيست تا بتوانيم در مقابل ديران بحث کنيم، اما در خود اجتهاد، علم منطق دخالت ندارد.

دو علم دير؛ ي علم رجال و ي علم اصول را ان شاء اله فردا عرض مکنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


