
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۶ آذر ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

حرمت تقليد مجتهد از غير، چه حرمت است؟

عرض کرديم که ي از مباحث اين است که بر مجتهد، تقليد از غير، حرام است. ي از آثار اجتهاد را همين قرار دادهاند، «لا
است؟ آيا اين حرمت، حرمت شرع الغير»، بحث در اين است که اين حرمت مشهور در السنه، چه حرمت يجوز له الرجوع ال

است يا ي حرمت عقل است؟

براي روشن شدن اين مطلب بايد دليل اين مطلب را بررس کنيم، که چرا ي مجتهد نمتواند از ديري تقليد کند.

در ابتداء چنين به ذهن مآيد که چه اشال دارد اگر ي مجتهد در ي مسئله تقليد کرد (بر فرض اينه اين مجتهد، مجتهد دير
را با خودش مساوي بداند) اگر ي مجتهدي در ي مسئله بحث کرد و به نتيجه رسيد، حالا مجتهد ديري که مساوي با اين

مجتهد است مثلا دو نفر بودهاند، اينها قدرت علم يدير را واقف هستند، حالا ي از اينها در بحث نماز جمعه به ي نتيجه
رسيده است، ديري به ي نتيجه دير رسيده است، چرا اين مجتهد نمتواند به او رجوع کند، و از او تقليد کند؟

ما دليل روائ نداريم. در ما نحن فيه ي آيه يا روايت که بيايد مطلب را بيان کند نداريم، و اصلا قبلا عرض کرديم که در
روايات کلمه «مجتهد» نداريم، در روايات يا کلمه «عالم» داريم يا «عارف» داريم يا «فقيه» داريم. کلمه مجتهد در خود روايات
نيامده است، تا بخواهيم بررس کنيم آيا اين لفظ ي معناي شرع دارد يا نه، احام شرع بر آن بار مشود يا نه؟ اگر اينونه

تصوير کنيم چه اشال دارد که ي مجتهدي، که مجتهد دير را مساوي با خود مداند، در همان مسئله که خودش استنباط
کرده، به او رجوع کند؟

تقلید ی مجتهد از مجتهد مساوی با خودش چه اشال دارد؟

دلیل اول؛ اينجا جواب که از اين سؤال متوانيم بدهيم اين است که اين مجتهد دير که مساوي با اين مجتهد است، يا از نظر فتوائ قولش مطابق با اين مجتهد است، يا
از نظر فتوائ قولش مطابق با اين مجتهد نيست و مخالف با مجتهد است. اگر قولش مطابق باشد، مشود رجوع العالم إل العالم، و اين دير عنوان تقليد را ندارد.

تقليد رجوع الجاهل إل العالم است. تقليد يعن کسکه در مسئله جاهل است، به ي عالم رجوع کند، اما الان ما فرض کرديم که ي از اين دو مجتهد، خودش
استنباط کرده و خودش را در آن مسئله عالم مداند. حالا اگر به ديري رجوع کند، ديري همين فتوا را دارد. از نظر اول، مجتهد دوم، عنوان جاهل مرکب را دارد، و

اگر به او رجوع کند، مشود از مصاديق رجوع عالم به جاهل و شق سوم ندارد.

بعبارة أخري؛ ‐اين بعبارة أخري تفسير مطلب قبل نيست، بله ي مطلب جديد در آن وجود دارد و آن اين است که‐ اساساً

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


زحمت کشيده و به ي امري بر خلاف قاعده اوليه است، اگر کس معتبر نيست. خود مسئله تقليد ي براي کس قول کس
نظريه رسيده، قاعده اوليه اين است که قول او براي ما حجيت ندارد، إلا اينه دليل آمده در ي مسئله خاص گفتهاند دليل که

آمده تقليد را تجويز مکند، فقط در مسئله رجوع الجاهل ال العالم است.

دليل در همين مقدار است، اما زائد بر اين، دليل نمآيد رجوع العالم إل الجاهل را براي ما تجويز کند، همان مقدار که رجوع
الجاهل إل العالم است، همان را درست م‌کند.

دومین دلیل؛ سيره عقلائيه است. سيره عقلائيه بر اين است در جائ که ي کس که خودش نظر دارد براي نظر خودش اعتبار قائل است، دير به اين اجازه نمدهد به
نظر ديري رجوع کند. سيره عقلائيه (که خودش ي از ادله تقليد است) مگويد در جائ که نمدان و نظر نداري، برو سراغ عالم و به مجتهد دير رجوع کن.

نتیجه تقلید ی مجتهد از دیری

اينه شنيدهايد که تقليد بر مجتهد حرام است، اين حرمت، حرمت شرع نيست، يعن اگر مجتهد آمد تقليد کرد، نمتوان گفت
که کار حرام انجام داده است و از عدالت هم خارج شده باشد. اين حرمت که در اينجا است، حرمت عقل است. نتيجه

حرمت عقل؛ بطلان عمل است. يعن اينه رفت و به قول غير رجوع کردي، براي شما اعتباري ندارد. اگر ي مجتهد به قول
غير اين مجتهد که مگويد حرام است رجوع کرد و آمد به مجتهد دوم که مگويد نماز جمعه واجب است رجوع کرد، اينجا اگر
بر خلاف واقع در بيايد، در اينجا اين کار او مصحح ندارد و عذري عنداله ندارد و چه بسا براي اين کار حرام، عقوبت پيدا کند.

اما آنچه که الان ما مگوئيم اين است که مجرد رجوع ي مجتهد به مجتهد دير، حرمت شرع ندارد. اگر چنانچه در ي فتوا
به مجتهد دير رجوع کند و قول آن مجتهد مطابق با واقع درآمد، در اينصورت بحث هم ندارد. اما اگر مجتهد دير قولش مطابق
با واقع نباشد، بر خود اين عمل ممن است عقاب شود و استحقاق عقاب داشته باشد، اما بر نفس رجوع به مجتهد دير عقاب

در کار نيست.

پس ثابت شد که «لا يجوز للمجتهد أن يرجع الغير» و اين عدم جواز، ي عدم جواز شرع نيست و اين حرمت، ي حرمت
عقل است و نتيجه حرمت عقليه؛ بطلان عمل است.

اگر مجتهد در ي مطلب ترديد دارد، متواند به مجتهد ديري رجوع کند؟

اگر ي مجتهد در ي مطلب ترديد دارد، خودش زحمت کشيده و از نظر ادله خودش به نتيجه نرسيده است، آيا در اين صورت
متواند به مجتهد ديري رجوع کند يا خير؟ در اينجا ابتداء دو احتمال وجود دارد:

جواب

احتمال اول اين است که رجوع، جايز نيست، چون ش مکند که آيا قول مجتهد دير براي او حجيت دارد يا ندارد. اصل عدم
حجيت است. ما أصالة عدم الحجية را در اينجا جاري کنيم و بوئيم که اين مجتهد که در اين مسئله مردد است، و نمداند که

قول مجتهد دير براي او حجيت دارد يا ندارد، اصل؛ عدم حجيت است. (دقت کنيد که ترديد، هيچ وقت ضعف فقيه نيست،
اينقدر ادله اين طرف و آن طرف را مداقه کرده است، همه را از کاراي فقيه است، يعن اوقات ترديد بخاطر قوت ي گاه



انداخته است، بق متردداً).

احتمال دوم اين است که بعيد نيست که به قول ديري رجوع کند براي اينه اين فقيه الان عنوان جاهل را دارد. بالاخره م‌گويد
من مردد هستم و فقيه دير عنوان عالم را دارد و اينجا مشود از مصاديق رجوع الجاهل إل العالم و ادله تقليد اين را شامل

مشود. اين احتمال دوم در مسئله است.

کدام ي از احتمالات درست است؟

بطلان احتمال دوم روشن است و آن اين است که ي وقت که انسان عادي رجوع به مجتهد مکند، انسان عادي او را عالم
مداند، اما اين مجتهد که مردد است و ديري ولو بحسب ظاهر به ي فتواي رسيده، اما به نظرش عنوان جاهل مرکب را دارد،

چون خود اين مجتهد همه ادله‌اي را که او توسط آن به ي نتيجه رسيده است، همه را تخطئه کرده است. لذا همان احتمال اول
درست است.

جواز عمل به فتوای مطابق با احتیاط مجتهد دیر

اگر ي مجتهد اجتهاد کرد و فتوا داد که در نماز، تسبيحات اربعه ي مرتبه لازم است و مجتهد دير فتوا داد که سه مرتبه لازم
است، و اين مجتهد اول مگويد من به قول مجتهد دوم عمل مکنم، چون قول آن مجتهد مطابق با احتياط است، در اين

صورت آيا اين تقليد جايز است يا خير؟

جواب

مانع ندارد، الان خيل از مجتهدين هستند که در مسائل حج، فتوا م‌دهند که استظلال در شب جايز است، اما خودشان در
شب احتياط مکنند و به قول آنهائ عمل مکنند که احتياط مکنند و اينجا تقليد نيست و عنوان عمل به احتياط است.

مقدمات اجتهاد چیست؟
بحث دير اين است که معمولا فقهاء در همين مسئله اول از اجتهاد و تقليد، علاوه بر اين مباحث مفصل که ما مطرح کرديم،

اين بحث را مطرح مکنند که مقدمات اجتهاد چيست؟ يا از آن تعبير مکند به مقدمات، يا از آن تعبير مکند به مبادي اجتهاد؟
گاه اوقات در بعض کلمات به «مدارک مثمره اجتهاد» هم تعبير شده است.

آيا آنچه که مرحوم آخوند در کتاب کفايه مطرح کرده و بعض نُه علم را به عنوان مقدمات اجتهاد مطرح کرده‌اند، بعض شش
علم را به عنوان مقدمات اجتهاد مطرح کرده‌اند، بعض پنج علم را به عنوان مقدمات مطرح کرده است و اينها مباحث است که

اثر علم هم دارد. از جمله مباحث اين است که آيا علم رجال در اجتهاد دخالت دارد يا خير؟ بسياري از قدماء بودند که خيل به
علم رجال اعتنا و اهميت نمدادند و منجمله محقق همدان در کتاب مصباح الفقيه تصريح مکند که به هيچ وجه سيره من بر

اين نيست که در روايات که در کتب اربعه آمده، سراغ اسنادش بروم، آيا علم رجال بالاخره دخالت در اجتهاد دارد يا نه؟ اين
بحثش را عرض مکنيم، إن شاء اله.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


