
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آیات الاحام » حجاب »

در تاریخ ۲۷ بهمن ۱۳۸۶

آیات الاحام/ حجاب
جلسه 11 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چیده بحث گذشته

» (احزاب 59) بود، ببينيم كه آيا این آیه شریفه بحث پیرامون آیه شریفه «ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن فََ يوذَين وكانَ اله غَفُوراً رحيماً
عنوان علت را دارد يا عنوان حمت؟ عرض کردیم كه در كلمات برخ از بزرگان ادعا شده است كه چنانچه در يك تعبيرى در
يك آيه و يا در يك روايت ما مردد بشويم كه آيا عنوان علت را دارد يا حمت را ، مثلا در «لا تشرب الخمر لانه مسر » آيا اين

عنوان علت را دارد يا حمت؟

اينطور بيان كردند كه ظهور در عليت دارد، و اگر ظهور در علت داشت از وجود اين علت وجود معلول لازم مآيد و از نف او
نف معلول.

ما اين ادعا را در جلسه قبل مورد مناقشه قرار داديم و عرض كرديم كه در این مورد منشأى براى اين ظهور نداريم، اينطور
نيست كه بتوانيم بوييم عقلا در محاورات خودشان يك اصل دارند بنام اصالة الحلية كه در دوران بين علت و حمت تعبير را

حمل بر علت بنند.

ظهور نياز به منشأ دارد، مجرد اين كه لام، لام تعليليه است، آن روز عرض كردم كه اينها تعليل بحسب لغوى است؛ و ما دنبال
تعليل اصول هستيم، اين مسئله علت و حمت يك اصطلاح اصول است و ما از لام كه در لغت بحسب لغت براى علت ذكر
شده است نمتوانيم بوييم پس حمل بر علت اصول بشود، لذا انار كرديم و عرض كرديم كه اصلا منشأى براى اين ظهور

وجود ندارد.

نتیجه تتبع حضرت استاد

 و نته دوم اين است كه گفتيم به نظر ما اگر يك كس در آيات قرآن و در روايات تتبع بند دو مطلب رابدست مآورد، مطلب
اول اين است كه شارع اساساً در مقام بيان علت كه علت اصول را به همان ملاك معنا كرديم نيست، شارع قانونذار است
حم را دارد بيان مكند و در مقام اين نيست كه ملاك اصل يك حم را ذكر بند. و ثانياً كه اين نته دومش مهمتر است اين
است كه در اثر تتبع به اين نتيجه رسيديم كه اكثر مواردى كه شارع مآيد بعد از حم چيزى را ذكر مكند عنوان حمت را

دارد.

اگر مگويد: «واقم الصَةَ لذِكرِي (طه 141) يا ـ انَّ الصَةَ تَنْه عن الْفَحشَاء والْمنْرِ» (45 عنبوت) يا اگر در باب حرمت زنا
مسئله اختلاط مياه را مطرح مكند، مسئله اختلاف انساب و به هم خوردن انساب را مطرح مكند، اينها حمت است. حالا اگر
كه انجام مشود متواند يقين پيدا كند كه اين بچه مال ك است! بوييم حالادير  (DNA)در زمان ما با اين آزمايشهاى

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/94
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/55
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=29&a=45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=20&a=141


اختلاف انساب در كار نيست ؛ اختلاط مياه در كار نيست! نه تمام اينها هم منتف بشود زنا حرام است و حرمتش بقوت خودش
باق است.

 مدعاى حضرت استاد

 بنابر اين، ما اينطور مخواهيم ادعا كنيم عرض كردم اين ادعاى كه الان مكنيم اين در اثر همين ممارست است كه بر همين
ادله آيات و روايات ، در اثر همين زمانهاى مختلف داشتيم، خود شما هم تتبع كنيد قاعدتاً به همين نتيجه مرسيد. غالباً از اين
مواردى كه بصورت تعليل ذكر مشود، شارع در مقام بيان حمت است، اگر در يك موردى هم شك كرديم چنانچه اين قاعده را
بپذيريم كه «الظن يلحق الش بالاعم الاغلب» ـ البته ما در این قاعده مناقشه داريم ـ اما روى مبناى كسان كه اين قاعده را

مپذيرند اين مورد نادر را هم حمل بر اعم اغلب بايد كرد و بايد گفت اين هم حمت است.

نته ديرى كه باز م خواهیم اضافه كنيم اين است كه ما براى اينه بفهميم ـ چون عرض كردم تشخيص علت از حمت از
مشلات مباحث اصول و فقه است ـ و اگر بخواهيم تشخيص بدهيم كه آيا در جاى عنوان علت است يا عنوان حمت يك
مقدارى متوانيم بوييم از قرائن موجوده بايد استفاده كنيم، ببينيم آيا قرينه بر عليت وجود دارد يانه؟ قرينه بر حمت وجود

دارد يانه؟

همين مقدار (اين را دقت بفرماييد!) كه ما قرينهى بر علت پيدا ننيم اين كاف است که ما حمل بر حمت کنیم و بوییم عنوان
اءسنكَ ونَاتباجِكَ وزْو قُل ِا النَّبهيا امت را دارد. با توضيحات جلسه قبل و آنچه كه امروز عرض كردم در اين آيه شريفه «يح
يماً» (احزاب59) به نظرما طبق اين كبرایحغَفُوراً ر هانَ الكو نذَيوي ََف فْنرعنْ يا َندكَ اذَل بِيبِهِنَج نم هِنلَيع يندْني يننموالْم

كه الان بیان شد، اولا ما اينجا قرينه اى بر عليت نداريم.

ثانياً چون غالب موارد در لسان شارع حمل بر حمت است و در جلسه قبل هم آيات را از قرآن را خوانديم: لَعلَّم تَتَّقُونَ‐
لَعلَّم تُفْلحونَ ـ لَعلَّم تَذَكرونَ ـ تمام اينها عنوان حمت را دارد، يا به آن تعبير دير عنوان غايت و فائده را دارد، در نتيجه اين

را بايد حمل بر حمت كرد و عنوان علت را ندارد.

شود، يعنتمام م « بِيبِهِنَج نم هِنلَيع يندْنمت است، استدلال تا همين« يح «فْنرعنْ يا َندكَ احالا اگر ما گفتيم اين «ذَل
نتيجه اين مشود: پيامبر بايد به ازواجش، به دخترانش و جميع نساء مؤمنين از حرائر و غير حرائر (طبق آن تفسيرى كه ما
«بِيبِهِنَج نم هِنلَيع يندْنوید « يكرديم) بر خلاف جمهور اهل سنت كه فقط به حرائر تفسير كرده اند، بايد به همه اينها پيامبر ب

اينها بايد از جلباب استفاده كنند، با جلباب بايد خودشان را بپوشانند.

آیا چادر در حجاب موضوعیت دارد یا خیر؟

 اگر آمديم گفتيم «ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن» عنوان علت را دارد، آن وقت اينجا نات ديرى در اينجا استفاده مشود، يك نته اين
است يك سؤال كه وجود دارد كه شايد در جامعه امروزى ما مطرح باشد اين است كه آيا چادر در حجاب موضوعيت دارد يا

ندارد؟

حالا اگر يك زن سر و گردنش را كاملا حت صورتش را هم بپوشاند و بعد بقيه اندام بدنش را با يك رو پوش ديرى بپوشاند،
يعن عنوان چادر نيست، از جهت لغوى اينجا چادر وجود ندارد، چون چادر يك پوشش يك دست است، دو قسمت و دو ته
نيست، حالا اگر زن براى اين پوشش كامل از دو ته استفاده بند كه همان نتيجه چادر را دارد اما چادر نيست، اگر ما گفتيم
«ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن» عنوان علت را دارد، يعن شارع مخواهد اين زنهاى پيامبر روشن بشود كه اهل حجاب هستند چون

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59


يعرفْن را معنا كرديم، نه يعرفْن بانهن حرائر، يعرفْن بانهن اهل الحجاب و العفاف.

فْنرعشود كه جلباب خصوصيت ندارد، بايد زن چيزى را استفاده كند كه يرا علت گرفتيم نتيجه اين م فْنرعنْ يا َندكَ ااگر ذَل
نم هِنلَيع يندْنكند شارع فرموده يعلت نيست، چادر خصوصيت پيدا م فْنرعنْ يا َندكَ ازنها بانهن اهل الحجاب، اگر گفتيم ذَل
جَبِيبِهِن ـ پس ما در مقابل اين سؤال از جهت استدلال بايد اينطور بوييم البته ما فعلا در اين آيه داريم بحث مكنيم هنوز
نمخواهيم نتيجه نهاي راجع به حجاب و چادر را ذكر بنيم، اين را آقايان دقت دارند فعلا ما هستيم و اين آيه شريفه، ما داريم

اين آيه شريفه را بررس مكنيم.

اگر ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن را علت بيريم، العلـة تعمم، تعمم يعن هرچيزى كه نتيجه جلباب را داشته باشد، نتيجهاش اين است كه
زن مشخص بشود كه اهل حجاب است اين كاف است ولو چادر هم به آن گفته نشود، اما اگر اين را علت قرار ندهيم آيه
مگويد يدْنين علَيهِن من جَبِيبِهِن. ما عرض كرديم اين «ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن» علت نيست، وقت كه عنوان علت را نداشت

نتيجه مگيريم كه خود جلباب خصوصيت دارد و بايد از چادر استفاده بشود.

عنوان علت در کلمات بعض از بزرگان

 در اينجا ما طبق آن بيان كه عرض كرديم كه اين عنوان علت راندارد، نتهى كه عجيب است اين است كه در كلمات برخ از
بزرگان آمده است که فرمودهاند: «ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن» هم علت است و هم علت موسم و موقت است، به اين بيان كه ما دو
نوع علت، داريم يك علت دائم، علت هميش است ف زمان الازمان است و ف جميع الشرايط است، ف جميع الحالات است.
يك علت، علت موقت است، مثلا مگوييم: لا تأكل الرمان لانه حامض، انار نخوريد چون ترش است، اين يك علت دائم است،
يعن هميشه همه جا در هر زمان در هر شرايط حامض رانخوريد. اما اگر متلم گفت لا تأكل الرمان براى اينه الان سرما

خورديد، انار نخور براى اينه تو مریض هست لانك مريض، اين علت را علت موقت برايش مگويند.

فرق علت موقت و دائم در اين است که در علت موقت همانطورى كه علت موقت است، آن حم هم ميشود موقت يا معلل هم
مشود موقت. و در خصوص اين آيه شريفه فرمودهاند كه علت اين كه خداوند براى زنها جلباب را واجب فرمود براى اين بود
كه اينها مورد ايذاء واقع نشوند؛ زنها اگر از خانه مرفتند به مسجد، جوانهاى فاسق در مسير نشسته بودند موجب اذيت و ايذاء
زنها مشدند قرآن مفرمايد: «يدْنين علَيهِن من جَبِيبِهِن ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْنفََ يوذَين فََ يوذَين» اذيت نشوند، پس علت مشود
موقت، يعن علت وجوب جلباب مشود يك امر موقت، هر زمان كه اين علت از بين رفت معلل هم از بين مرود و تصريح
كرد ه اند كه به نظر ما اين علت علت موقت است، موسم است و معلل هم مشود موقت و نتيجه گرفتهاند كه اساساً از اين
آيه حم وجوب حجاب را نمشود استفاده كرد وقت ما مگوييم «يدْنين علَيهِن من جَبِيبِهِنَّ» موقت است علتش اين بوده كه

اينها موجب اذيت مشوند، اذيت اينها كه رفع شد لذا نمشود ازش وجوب حجاب رااستفاده كرد.

اين مطلب در زمانه ما در بعض از اين مقالات و كلمات روشنفرها هم آمده است، اگر يك وقت اين مطلب را ديديد، ريشهاش
شدند حالا اگر آن شأن نزولگويند: علت وجوب حجاب در صدر اسلام اين بوده كه جو انها متعرض زنها مهمين جاست! م
كه اهل سنت نقل كردند (ما مناقشه كرديم) او را بيريم جوانهاى متعرض زنهاى حره مشدند شارع براى اينه اينها ايمن از
ايذاء باشند دستور فرمود كه اينها جلباب سر بند، پس در نتيجه اگر در همان زمان اين علت از بين مرفت، دير جوانها اذيت
نمكردند يا در زمانهاى ما كه حالا مثال مزنند در بعض از نقاط (بزعم باطل خودشان) مگويند در بعض از نقاط اروپا اگر
يك زن حت با لباس نيمه عريان هم از يك نقطه به نقطه دير برود هيچ كس متعرض او نمشود، كه البته اينها تمام خام نرى
و سطح نرى است، يعن اين كه متعرض نمشود اين معنايش اين است كه يك ايذاء و تعرض عميقترى را برايش رسيدهاند كه
از اين تعرض دارند صرف نظر مكنند، و الا مقتض براى ايذاء است كه حالا راجع به اين فََ يوذَين چند نته وجود دارد كه
عرض مكنم. اينها مگويند پس حالاي كه ايذاي وجود ندارد، و كس نيست كه اينها را بخواهد اذيت بند پس حجاب واجب

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59


نيست.

ما در در رد اين مطلب عرض کردیم اولا اين«ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن» علت نيست حمت است، فائده است. ثانياً يك نته دوم ما
داريم در اينجا و آن اين است اين فََ يوذَين در دائره علت است يا تفريع بر علت است؟ خود همين محل دقت است؛ اگر آيه
مفرمود يدْنين علَيهِن من جَبِيبِهِن لعدم ايذائهن لا  يؤذين، مگفتيم عدم ايذاء علت است براى اينه اينها اذيت نشوند جلباب

سر كنند.

اما به نظر ما اين يك نته ی خيل دقيق است شارع مفرمايد: «ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْن فََ يوذَين» اين (ف) در فََ يوذَين (ف)
تفريعيه است يعن  يوذَين خودش جزء علت نيست، تفريع بر علت است، متفرع بر علت است. شارع مگويد حالاي كه زن
خودش را پوشاند و دير در جامعه يعرفْن زنها شناخته مشوند با ينه اهل حجاب هستند ي از آثارش اين است كه اينها را
دير اذيت نمكنند، آثار ديرى هم دارد. ي از آثار همان است كه در شأن نزول هم بود او را دارد ذكر مكند، ول ذكر اين

اثر ناف بقيه آثار نيست، ذكر اين اثر انحصار اين اثر را نمرساند! ما از كجا بوييم كه اين فََ يوذَين اثر منحصرش است؟

اگر ما بخواهيم بوييم اين علت، علت موسم و موقت است بايد بوييم اين فََ يوذَين اثرش است، اثر منحصرش هم هست؛
اصلا خداوند فقط براى همين مقصود به زنها فرموده چادر سر كند، آيا متوانيم بوييم يك حم به اين مهم كه عرض كردم
لسان كه خداوند بيان مكند اول زنهاى پيغمبر، بعد دختران پيغمبر، بعد نساء مؤمنين همه شان، بوييم فقط براى اين است كه
اينها اذيت نشوند؛ مورد ايذاء واقع نشوند، اين نته را هم خوب دقت كنيد آيا واقعاً براى اينه اين زنها مورد ايذاء جوانها واقع
نشوند راه ديرى نبود؟ شارع مفرمود يا فرض كنيد روز از خانه بيرون برويد كه در اجتماع مردهاى ديرى هم هستند، اقوام
هستند، بستان هستند شوهران شما هستند، يا مفرمود با شوهرانتان بيرون برويد، راههاى دير هم وجود دارد، براى عدم ايذاء،

راه فقط حجاب نبود.

فْنرعنْ يا َندكَ ايوم القيامه است؛ ذَل م، يك قضيه حقيقيه واقعيه اليك ح بِيبِهِنَج نم هِنلَيع يندْنشود كه اين يپس معلوم م
علت نيست، حمت است. اگر علت هم باشد فََ يوذَين جزء علت نيست، فََ يوذَين اثر است، حالا اگر در همان زمان اگر يك
كرد مثلااست و شروع م است و دختر ك فهميد كه اين زن ككرد باز اين جوان فاسق از يك قرينهاى مجلباب سر م زن

به او ناسزا گوي يا حرفهاى غير مربوط به زدن.

آنجا بايد بوييم اين زن دير متواند جلبابش را بردارد براى اينه علت عدم ايذاء است محقق نشده است باز دارد ايذاء مشود،
اگر ما روى اين كلمه فََ يوذَين دقت بنيم، قرائن خوب وجود دارد كه اين جزء علت نيست، اين ي از آ ثار حجاب است، حالا
بوييد ي از آثار بارز حجاب است مثل اين است كه شارع وقت مفرمايد كه كل هذا الشء تاكل التفاح لانه كذا، دارد يك اثر
غالبش را ذكر مكند نه اثر منحصرش را، اينجا هم به نظر ما مسئله همينطور است. پس اين ذَلكَ ادنَ انْ يعرفْنفََ يوذَين اين

نات كه عرض كرديم در اين رابطه ان شاء اله تا حدى اين را روشن كرديم.

نته ديرى كه در اين آيه شريفه هست اين است كه آيا جلباب كه ما به اين نتيجه رسيديم يك پوشش است كه: ـ يغط من
الفوق ال الاسفل ـ ملحفه است، آيا اين جلباب از نظر لغوى و قرآن بايد مش هم باشد؟ يا اينه نه، ما دليل نداريم بر اينه
جلباب حتماً بايد مش هم باشد اينجا ما آن معان كه از لغت براى جلباب خوانديم در اكثر آنها مش بودن ازش استفاده
نمشود، بل در بعض از كتب لغوى مثلا در لسان العرب، ابن منظور مگويد جلابيب الليل، جلبابهاى شب يعن استاره
المظلمة يعن همين سياه شب را، پرده هاى مظلمه شب را م گويند جلباب الليل، ول اين كه الان مش بودن ازش استفاده
بودن را ازش استفاده كنيم، بل توانستيم مششود چون اضافه به ليل شده است، و الا اگر اضافه به ليل نشده بود نمم

بعضها تصريح كرده اند به اين كه جلب الليل يا جِلب الليل يعن سواده، يعن سياه او. ببينيد!

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=33&a=59


ما در معان كه از كتب لغت براى جلباب گفتيم، آن مقدارى كه الان در ذهن من است و شماها هم مراجعه كنيد آنجاي كه
تعبيركرده بود به ملحفه يا گاه اوقات جلباب را تعبير كرده بود به خمار، مقنعه، مقنعه كه شرطش سياه بودن نيست، خمار
شرطش سياه بودن نيست، يا گفته بود ثوب اكبر من الخمار دون الرداء، يا گفته بود ملحفه، اكثر آنچه كه در كتابهاى لغت
هِنلَيع يندْناين آيه شريفه نازل شد ي داريم وقت باشد، بل فته بود كه حتماً بايد مشراجع به جلباب آمده است جلباب را ن
من جَبِيبِهِن آن روز خوانديم ام السلمه طبق آنچه كه در كتاب سنن اب داود(جلد دوم صفحه 182) مگويد، م‌گويد وقت اين
آيه شريفه يدْنين علَيهِن من جَبِيبِهِن نازل شد زنهاى انصار از خانه خارج شدند گويا عل رؤسهن الغربان، كلاغهاى بر سر
اينها بوده، يعن وقت اين آيه نازل شد اينها آن جلباب را كه روى سرشان انداختند مش بوده، ما هم متوانيم اين را بوييم در
صدر اسلام چادر مش بوده در زمان ائمه هم بوده اصلا چيزهاى را كه بعنوان جلباب استفاده مكردند خارجاً مش بوده

چون رن مش در ميان لونها و رنها بهترين رن است كه ادنَ انْ يعرفْن از اين جهت اول است.

اما از نظر لغوى و از جهت قرآن ما دليل بر تعينش پيدا نرديم، حالا مر اينه در روايات انسان تفحص كند، فعلا از نظر
لغوى و از جهت قرآن دليل بر تعينش نداريم بل چون در صدر اسلام اينطور بوده متشرعه معمولا در زمان ائمه معصومين اين

چنين بوده ترديدى در اولويتش وجود ندارد.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین.


