
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۹ بهمن ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 54 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه جلسه گذشته

ملاحظه فرموديد كه دليل اول اخبارى‌ها بر اين كه ظاهر قرآن حجيت ندارد، روايات بود كه دلالت داشتند براى فهم قرآن بايد به
كسان مراجعه كنيم كه قرآن در بيت آنها نازل شده و راسخين در علم هستند، و همه خصوصيات قرآن را م‌توانند بفهمند. و در

اين روايت كه امام صادق(ع) به ابوحنيفه فرمودد: «ما ورثك اله من كتابه حرفاً»، عرض کرديم، «حرفاً» با توجه به «ما
ورث»، يعن فهم قرآن، فهم ناسخ و منسوخ و متشابه و محم قرآن مربوط به عدّه خاص از ذريه پيامبر(ص) است؛ و ابوحنيفه
و امثال او بهره‌اى از قرآن، حت حرف از قرآن ندارند. در جواب از اين روايت گفتيم: اولا اين روايت دلالت بر اين ندارد كه هيچ

ظاهرى در قرآن وجود ندارد، بله اين روايت دلالت دارد كه باطن قرآن، ناسخ قرآن، منسوخ قرآن، متشابه و محم را فقط
ائمه(ع) م‌دانند، اما به اين معنا نيست كه هيچ كس ديرى نتواند چيزي از قرآن بفهمد؛ و ثانياً اصول‌ها كه م‌گويند ظاهر قرآن
حجيت دارد، مرادشان اين است که بعد از فحص قرينه بر خلاف، و عدم وجود آن، به ظاهر عمل م‌كنند؛ يعن اگر قرآن ظهور

در معناي داشت و فحص و تتبع كرديم در مورد اين که آيا در روايات قرينه بر خلاف آمده يا نه، اگر نبود، به آن ظاهر عمل
م‌كنيم؛ لذا، احدى از اصوليين قائل به اين نيست كه ظاهر قرآن حجيت دارد حت بدون فحص از قرينه بر خلاف.

صغروي بودن دليل اول اخباريها

در اينجا لازم است که به اين نته دقت داشته باشيد که مرحوم آخوند پنج دليل را که در کفايه آورده است، مفرمايد: دو دليل
عنوان كبروى دارد و بقيه عنوان صغروى دارند؛ و اين دليل اول جزء ادله صغروى است. يعن بوييم اخبارى‌ها م‌گويند با

توجه به اينه فهم قرآن اختصاص به ائمه معصومين(ع) دارد، دير براى افراد عادي اصلا ظهورى ندارد تا بخواهد اين ظاهر
حجت باشد. آن وقت، جواب دوم كه ما بيان كرديم، با اشال مواجه م‌شود. ما در جواب دوم گفتيم اصول‌ها هم كه

مگويند ظاهر قرآن حجيت دارد، بعد المراجعة ال الروايات، و بعد الفحص عن وجود القرينة عل الخلاف است. و اين جواب
با كبروى بودن نزاع سازگارى دارد؛ يعن ما بوييم قرآن ظهور دارد، اما آيا اين آيه حجيت دارد يا ندارد؛ در حال که اخبارى‌ها

از اين روايات م‌خواهند استفاده كنند اصلا قرآن ظهورى براى غير ائمه معصومين(ع) ندارد.

بنابراين، بايد کلام را بر روي اين نته متمرکز کنيم که آيا از اين دسته روايات متوانيم استفاده ‌كنيم كه اصلا قرآن ظهورى
ندارد؟ به نظر م‌رسد كه از عبارات مثل انما يعرف القرآن من خوطب به يا ما ورثك اله من كتابه حرفاً استفاده نم‌شود كه
؛ تو بايد بدانفتوا بده توان‌فرمايند: تو بر طبق اين ظواهر نم‌ظهور ندارد. امام صادق(ع) به ابوحنيفه م آيات قرآن اصلا
كدام آيه ناسخ است و كدام منسوخ، كدام قرينه بر ديرى است؛ اينها را بايد بدان و چون نم‌دان، نمتوان بر اساس قرآن
فتوا بده. و لذا، فتوا دادن ابوحنيفه بر طبق قرآن را نف م‌كند. يعن اگر در اين روايات دقت كنيد، از آنها عنوان صغروى

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


استفاده نم‌شود كه اخبارى‌ها به دنبال آن هستند؛ بله اين روايات ظهور روشن دارد در عنوان كبروى. نه تنها ابوحنيفه چنين
است، بله ديران هم همينطور هستند؛ در اين روايات، وقت كه ضابطه ارائه مشود، افرادي که از اين ضابطه خارج هستند،
ته و مطلبتوانند بر طبق قرآن فتوا دهند. تنها راه اين است كه براى فهم قرآن بيايند ببينند آيا ائمه معصومين(ع) قرينه و ن‌نم

دارند يا نه، و سپس حم بنند.

شما ملاحظه کنيد در ميان تفاسير اهل سنت فراوان وجود دارد که تا دو آيه مقدارى باهم ناسازگارى دارند، به حسب ظاهر حم
م‌كنند که اين آيه ناسخ آيه قبل است. جهتش اين است كه اينها خودشان مستقلا خواستند قرآن را تفسير كنند و به ائمه

معصومين(ع) مراجعه ننند، لذا گرفتار اين مشل شدند. پس، اين نته را اضافه كرديم كه اگر اخبارى‌ها از اين روايات براى
صغروى بودن محل كلام بخواهند استفاده كنند، ما مگوييم از اين روايات صغروى بودن استفاده نم‌شود؛ بله قرآن کريم

تواند بر طبق اين ظاهر فتوا بدهد. عرض كردم باب شش کتاب وسائل كه باب بسيار مهم‌داراي ظهور است، منتها شخص نم
اتقياس ن ه در مورد نفدارد؛ مخصوصاً با توجه به اين خوب روايات خيل ،است در كتاب القضاء، ابواب صفات القاض

ء ليس ف‌كه ديروز خوانديم، ادامه روايت اين است که امام(ع) فرمود: يا أباحنيفه إذا ورد عليك ش دارد. در همان روايت
كتاب اله و لم تأت به الآثار و السنة كيف تصنع؟ اگر موضوع پيدا كردى كه در قرآن نبود و در روايات سنت پيامبر هم نبود
چه مكن؟ فقال اصلحك اله اقيس و اعمل فيه برأي گفت قياس م‌كنم و به رأيم عمل م‌كنم فقال: يا أباحنيفه إنّ أول من
قاس إبليس الملعون اول كس كه قياس كرد ابليس است قاس عل ربنا تبارك و تعال ؛ فقال: أنا خير منه خلقتن من نار و

خلقته من تين ؟ فست ابوحنيفة بعد ابو حنيفه ساكت شد امام(ع) فرمود فقال: يا أباحنيفه  ايما أرجس البول أو الجنابة؟ كدام
يك از بول و من پليدتر است؟ فقال: البول. فقال: ما بال الناس يغتسلون من الجنابة و لا يغتسلون من البول؟ پس، چرا مردم به

خاطر جنابت غسل مكنند اما به خاطر بول غسل نم‌كنند؟

فست؛ فقال: يا أباحنيفه أيما أفضل الصلاة أو الصوم؟ نماز مهمتر است يا روزه؟ باز در جواب گفت: صلاة. قال: فما بال
الحايض تقض صومها ولا تقض صلاتها؟ پس، چرا زن حايض روزه‌اش را بايد قضا كند، اما قضاي نمازش را نبايد بجا

آورد؟. در روايت ديري هم دارد: أيما أعظم عند اله القتل أو الزنا؟ كدام مهمتر است، كشتن يا زنا؟ گفت قتل، بعد امام(ع)
فرمود: پس، چرا در قتل دو شاهد كفايت م‌كند، اما در زنا چهار شاهد لازم است؟. اينها روايات بسيار خوب است و نات

بسيار خوب دارد؛ كه من گاه به بعض از دوستان پيشنهاد كردم يك برنامه مطالعات قرار بدهند و از اول وسائل الشيعة تا آخر
آن را بخوانند؛ اصلا كارى به درس و بحث هم نداشته باشند؛ شما نيز اين کار را بنيد؛ از اول وسائل شروع كنيد به عنوان

مطالعه، روايات را ببينيد، ابواب را ببينيد، سند روايات را ببينيد، البته شايد اين مطالعه شما ده سال هم طول بشد اما بسيار
مطالب مهم وجود دارد كه در استنباط و در اجتهاد و اصلا در معرفت انسان به خدا و دين بسيار مؤثر است. اين دليل اول.

دليل دوم اخباريها

دليل دوم اخبارى‌ها كه گاه آن را با دليل اول كه بيان كرديم، ممزوج م‌كنند، اين است که م‌گويند: قرآن متضمن مطالب
عاليه و شامخه است و افار بزرگان و کسان كه در درجه بالاي از علم قرار ندارند به آن نم‌رسد؛ به تعبير دير، اين كتاب

متضمن مضامين بسيار مهم و عميق است كه اوحدى از افراد م‌تواند آن را بفهمد. اين را باز تشبيه م‌كنند به اينه در ميان
كتب ما، فرض كنيد مثل كتاب‌هاى فلسفه، کتابهاي وجود دارد که فهمش فقط براى يك گروه خاص است؛ چطور نم‌توانيم

ار بشر معمولاف وييم اين كتاب براى همه حجيت دارد، قرآن كه قابل مقايسه با کتابهاي بشري نيست به طريق اولب
نمتواند به اين مضامين عاليه برسد. قرآن كه در آن علم ما كان و ما يون و حم كل ش‌ء آمده است؛ لذا اين مانع م‌شود كه

ما بتوانيم بوييم ظواهر قرآن حجيت دارد.



پاسخ دليل دوم اخباريها

خواهيم ظواهر را حجت كنيم، در مورد آيات‌م در اصول وقت جواب اين دليل دوم هم روشن است؛ و آن اين که، ما فعلا
م‌خواهيم بحث كنيم كه آيات الاحام هستند؛ يعن اصلا دنبال اين هستيم كه فقيه م‌خواهد با آوردن اين كبرى در علم اصول

كه كل ظاهر حجة به آيات الاحام استدلال كند. در آيات الاحام كه مطالب شامخ و عاليه وجود ندارد؛ انجام دادن، انجام
ندادن، ترك كردن و ترك نردن است؛ و عقل بشر به آن متواند برسد؛ لذا، اين دليل با مدعا سازگارى ندارد. ثانياً: ــ اين جواب
دوم در كلمات مرحوم آخوند نيست ــ منافات ندارد که آيه‌اى متضمن مطالب عاليه باشد، در عين حال، ظهور هم داشته باشد؛

به عبارت دير، مر شما قائل هستيد كه بين دلالت يك آيه بر مطالب عاليه و عدم ظهور ملازمه وجود دارد؟ آيا خداوند که
م‌خواهد مطالب عاليه را بيان كند، بايد آنها را در الفاظ كه غير ظاهرة المعن هستند، بيان كند يا نه، آيات هست که ظاهر آيه

معناي دارد، اما باطن و تفسير آيه، يك مضامين شامخه‌اى دارد؟ پس، در جواب دوم مگوييم وجود مضامين شامخه جلوى
ظهور را نمگيرد و منافات با ظهور ندارد.

دليل سوم اخباريها

دليل سوم ــ كه اين دليل يك مقدارى اهميت دارد ــ و مرحوم آخوند فرموده است كه عنوان كبروى پيدا م‌كند و بايد ببينيم آيا
همينطور است يا نه؟ اين است که اخباريها م‌گويند: آيه‌اى در قرآن داريم ــ (آيه 7 سوره مبارکه آل عمران) ــ که از عمل به

كه ف تاب است؛ و كسانال فرمايد ام‌مات را ممات و متشابهات؛ محكند به مح‌کند؛ قرآن را تقسيم مم متشابهات نه
قلوبهم زيغ است از متشابهات تبعيت مکنند؛ پس طبق اين آيه شريفه از عمل به متشابهات قرآن نه شده است. آيه شريفه اين

است: «هو الَّذِي انْزل علَيكَ الْتَاب منْه آيات محمات هن ام الْتَابِ واخَر متَشَابِهات فَاما الَّذِين ف قُلُوبِهِم زَيغٌ فَيتَّبِعونَ ما
ا رذَّكا يمِنَا وبنْدِ رع نم لك نَّا بِهقُولُونَ آمي لْمالْع خُونَ فاسالرو هال ا وِيلَهتَا لَمعا يمو هوِيلتَا غَاءتابو تْنَةالْف غَاءتاب نْهم هتَشَاب

مات يعنگويند مح‌واقع شده است. م گويند ظواهر نيز از متشابهات است که مورد نهاخبارى‌ها م .« اولُوا الْبابِ
نصوص قرآن؛ نص در داخل محمات واقع م‌شود، و بقيه م‌شود متشابهات؛ ظواهر نيز در داخل متشابهات م‌آيد؛ و متشابه

را اينطور معنا كرده‌اند که ما يون له عدّة معان يشبه بعضه بعضها ؛ متشابه لفظ است كه معان متعدد دارد و هر کدام به
ديري شباهت دارد؛ و فرق نمکند که بعض از اين معان ارجح از بقيه باشد يا نباشد؛ همه عنوان متشابه را دارد. نتيجه اين

که، در دليل سوم م‌گويند: ما قبول داريم كه آيات شريفه قرآن ظهور دارد ــ يعن در صغراي مسئله حرف ندارند، بر خلاف
دليل اول و دوم که مگفتند اصلا قرآن ظهوري ندارد ــ اما چون داخل در متشابه است و قرآن از عمل به متشابه نه م‌كند،

پس اين ظهور براى ما حجيت ندارد.‌

پاسخ مرحوم آخوند از دليل سوم

مرحوم آخوند در كتاب كفايه فرموده است: ظواهر داخل در متشابهات نيست؛ متشابه يعن مجمل، و خصوص مجمل را
م‌گيرد؛ متشابه يعن لفظ كه از نظر معنا مجمل است؛ يعن همان پنجاه پنجاه؛ و بنابراين، شامل موردي كه يك معنا ارجح از

معناى دير است، نمشود.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7


اشال استاد به کلام مرحوم آخوند

اين مقدار که مرحوم آخوند فرموده، در حد يك ادعا است كه متشابه شامل ظواهر نم‌شود. دقت بفرماييد که اينجا يك بحث
دقيق و عميق وجود دارد؛ و آن اين كه آيا از آيه شريفه نه از عمل به متشابه استفاده م‌شود؟ چون، عرض كرديم استدلال

اخبارى داراي دو مقدمه است؛ يك مقدمه اين است كه الظاهر من اقسام المتشابه و من مصاديقه ؛ دوم اين که آيه شريفه در
مقام نه از عمل به متشابهات است. آيا به نظر شما، اين آ يه شريفه م‌گويد به متشابهات عمل ننيد يا نه، آيه نات دقيقتر

ديرى را م‌خواهد بيان كند؟ اين يك نته كه آقايان تفسير را امشب مراجعه بفرمايند. نته دوم كه شايد در ذهن شما هم آمده
باشد، اين است که استدلال اخبارى‌ها به اين آيه مستلزم دور است؛ يعن، اخبارى به ظاهر اين آيه بر عدم حجيت ظواهر قرآن

تمسك م‌كند. شماي اخباري كه مگوييد ظاهر القرآن ليس بحجة ، پس ظاهر اين آيه هم حجت نبايد باشد! چطور به ظاهر اين
آيه در رد حجيت ظواهر قرآن استدلال م‌كنيد؟ اين نيز يك نته بسيار مهم است كه بايد در آن دقت شود. نته سوم هم كه

نْهم ها تَشَابونَ متَّبِعغٌ فَيزَي قُلُوبِهِم ف ا الَّذِينمبايد در آن دقت شود، اين است كه «ابتغاء الفتنة و ابتغاء تأويله» در آيه شريفه ــ فَا
ابتغَاء الْفتْنَة وابتغَاء تَاوِيله ــ نات بسيار مهم دارد که حالا بحث اين آيه را آقايان خودشان هم به تفاسير مراجعه كنند، فردا

ان شاء اله عرض م‌كنيم. والسلام. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=7

