
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۹ بهمن ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 53 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس تفصيل اخباريها در مورد ظواهر قرآن

تا کنون دو تفصيل در مورد حجيت ظواهر را بيان کرده و مورد بحث قرار داديم؛ تفصيل سوم را برخ از اخبارى‌ها قائل
شده‌اند و بين ظاهر كتاب و غير كتاب فرق گذاشتهاند؛ گفته‌اند: ظاهر التاب(قرآن) ليس بحجة، اما ظاهر روايات يا كلمات

دير حجيت دارد. مرحوم آخوند در كفايه م‌فرمايند: اين تفصيل نيز صحيح نيست؛ و ادله‌ى اخبارى‌ها را نقل و مورد مناقشه
قرار دادند. اخبارى‌ها مجموعاً شش دليل اقامه كردند كه پنج دليل اول آنها چندان مهم نيست و جوابش بسيار روشن است؛ اما
دليل ششم كه مسئله تحريف قرآن است، يك مقدارى نياز به بحث دارد. در بحث امروز پنج دليل اول را ذكر و مورد بحث قرار

مدهيم تا برسيم به دليل ششم. و اين دلائل را بر حسب آنچه كه مرحوم آخوند در كفايه بيان كرده است، مورد بررس قرار
ران به عنوان يك دليل ذكر شده است و گاه هم تعبيرى در برخدو دليل از اين دليل‌ها در كلمات دي دهيم. چون گاه مثلام

دير از كلمات اخبارى‌ها وجود دارد كه در تعابير مرحوم آخوند در كفايه نيامده است. بنابراين، حسب آنچه كه در كفايه آمده،
مطالب را عرض مكنيم.

بررس دليل اول اخباريها

اولين دليل اخبارى‌ها اين است كه فهم و معرفت قرآن اختصاص به من خوطب به دارد؛ کسان كه مورد خطاب قرآن بودند،
يعن اهل بيت(ع)؛ و روايات در اين زمينه داريم كه عمده اين روايات در جلد 27 وسائل الشيعه در صفحه 47 ابواب صفات

ه(ع) فعبدالكنم. «عن شيب بن انس عن بعض اصحاب أب‌از آنها را در اينجا نقل م باب 6 وجود دارد که من ي ،القاض
حديث، ان اباعبداله(ع) قال لاب حنيفه امام صادق(ع) در يك جلسه كه با ابوحنيفه برخورد كردند، به او فرمودند: أنت فقيه
العراق؟ قال: نعم، بله، من فقيه عراق هستم. قال: فبما تفتيهم؟ قال بتاب اله وسنّة نبيه؛ به قرآن و سنت پيامبر فتوا مدهم.
قال: يا اباحنيفه ، حضرت به او فرمود: تعرف كتاب اله حق معرفته؟ قرآن را آنطورى كه بايد بشناس م‌شناس؟ و تعرف

الناسخ و المنسوخ؟ آيا م‌دان كدام آيه ناسخ و كدام منسوخ است؟ قال: نعم؛ گفت: بله، همه اينها را م‌دانم، حضرت فرمود:
قال: يا اباحنيفه لقد ادعيت علماً علم را ادعا م‌كن؛ ويلك واى به حال تو ما جعل اله ذلك الا عند اهل التاب الذين انزل

عليهم؛ ويلك، ولا هو الا عند الخاص من ذرية نبينا محمد(ص) واى بر تو! علم كتاب خدا فقط در نزد افرادى قرار داده شده
است كه اين كتاب را بر آنها نازل فرموده است؛ يعن در خانه آنها نازل شده است، و آن افراد مخصوص از ذريه پيامبر(ص)
هستند؛ و بعد فرمودند: و ما ورثك اله من كتابه حرفاً تو از قرآن حت يك حرف آن را هم به ارث نبردى و به تو از قرآن چيزى

نرسيده است. روايات ديري نيز شبيه اين وجود دارد که حضرت به ابوحنيفه برخورد كردند و همين سؤال را پرسيدند؛ گاه
ابوحنيفه گفته من به قياس هم فتوا م‌دهم؛ و امام(ع) اشالات و نقضهاي بر آن وارد مکنند؛ امام(ع) از ابوحنيفه سؤال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مکنند که: البول أقذر أم المن؟ ابوحنيفه م‌گويد: بول؛ امام مفرمايد: پس، چرا در خروج من غسل واجب است اما در
خروج بول، غسل واجب نيست؟  و موارد ديري را که با قياس بايد طرف دير رجحان پيدا بند، اما در شرع طرف ديرش

رجحان دارد را به او گفته‌اند.

تذکر و بيان ي نته اعتقادي

اما حالا قبل از اينه بخواهيم به آن استدلال كنيم، اين نته را گاه در برخ از مناسبت‌ها هم خدمت آقايان عرض كرده‌ام، که ما
بايد در مسئله وحدت بين مسلمين، برويم ببينيم كه سيره خود ائمه معصومين (ع) در زمان خودشان با اهل سنت به چه نحوى

بوده است؟ آيا سيره آنها به اين نحو بوده كه از مبان محم دين و شيع تنزل و تنازل م‌كردند يا اينه نه، در مبان دين قرص
و محم بودند اما با اهل سنت نزاع و مشاجره نم‌كردند، نزاع كه موجب تفرقه بين مسلمانها بشود؛ بله در مساجد آنها

م‌رفتند، پشت سر آنها نماز م‌خواندند، در تشيع جنازه امواتشان شركت م‌كردند، از مريضهايشان عيادت م‌كردند. حال،
ببينيد امام صادق(ع) در اين جلسه خودش به ابوحنيفه فرموده كه تو يك حرف از قرآن نم‌فهم، و آن را هم خيل محم بيان
مفرمودند. من يادم است که در يك جلسهاى ي از اين روحانيون به مناسبت وحدت بين شيعه و سن صحبت م‌كرد و من

نيز حضور داشتم؛ متأسفانه در آن جلسه آن آقا گفت: ابوحنيفه هم فقيه بوده مثل ساير فقها، او به دنبال اين نبوده كه در مقابل
امام صادق(ع) و متب اهل بيت(ع) باشد؛ او هم مجتهدى بوده و در مسائل فقه نظر خودش را ذكر م‌كرده است. بعد من به
او همين روايت را گفتم؛ و گفتم تو مر اين روايت را نديدى كه خود امام صادق(ع) از ابوحنيفه سؤال م‌كند كه تو كه هست؟

تو فقيه اهل عراق هست؟

اصلا امام(ع) روى عنوانش اشال دارد؛ حضرت م‌فرمايد: تو حق اجتهاد و فتوا دادن و فقاهت را ندارى؛ اين كه تو از قرآن
چيزى را نم‌فهم، معنايش اين است كه حت حق فتوا دادن را نداري، چيزي از قرآن نمفهم. به هر حال، ما نيز بايد همين

روش را داشته باشيم؛ و نسبت به اعتقاداتمان خيل بايد محم باشيم. گاه در ذهن بعض‌ها م‌آيد و م‌گويند همانطورى كه آنها
اعلام كردند و گفتند از شيعه م‌شود تقليد كرد، در زمان مرحوم بروجردى قدس سره فتواى معروف كه شيخ شلتوت داد، از

اين طرف هم اعلام شود كه از ائمه آنها م‌شود تبعيت كرد. اين حرف باطل است؟! ما اصلا آنها را فقيه نم‌دانيم؛ ما اصلا فقه
آنها را غيرصحيح م‌دانيم؛ اين هم از روي تعصب نيست و بله روى مبان فقه و بر پايه قرآن و سنت قطعیه پيامبر(ص) است.
بله، مر مواردى كه روايات متواتره‌اى كه از پيامبر(ص) وجود دارد و ما نيز آنها را داريم، اگر طبق آن عمل كرده باشند، قبول

است، قبول است؛ و الا اكثر عمل آنها مبتن بر آرا و اعتبارات ظنيه و قياس است كه خود اينها دارند؛ و لذا، وقت تاريخ را
ببينيد، اين كه اينها اتفاق كردند بر ي از مذاهب اربعه، براى اين بود كه اعتبارات ظنيه بسياري به فقه آنها راه پيدا كرده بود و
فقهشان را متلاش كرده بود؛ گفتند بياييم ي از اين چهارتا را ميزان و ملاك قرار دهيم. مطابق اين بيان امام صادق(ع) اينها

قرآن را نمفهمند و نمتوانند از آن استنباط کنند؛ آيات الاحام را ببينيد؛ مثلا فرض كنيد از مواردى كه در قرآن آمده است، آيه
شريفه 30 و 31 سوره نور است که « قُل للْمومنين يغُضوا من ابصارِهم ويحفَظُوا فُروجهم ذَلكَ ازْك لَهم انَّ اله خَبِير بِما

يصنَعونَ» تا م‌رسد به اينه «وقُل للْمومنَاتِ يغْضضن من ابصارِهن ويحفَظْن فُروجهن »؛ که ما روايت معتبرى از امام باقر
(ع) داريم كه هر جا در قرآن مسئله حفظ الفرج آمده، مراد زناست مر در اين آيه شريفه؛ اما اهل سنت اين را نم‌گويند و

کسان مثل صاحب تفسير روح المعان شديداً مخالفت م‌كنند که در اينجا هم مراد زناست. چقدر در استنباط حم فرق م‌كند
که «و يحفَظْن فُروجهن» را به معناى ناه به فرج قرار بدهيم يا به معناي زنا قرار دهيم. عل اى حال، نم‌خواهيم وارد اين بحث

شويم؛ شما روايات كه در اين باب شش وجود دارد را ملاحظه بفرماييد كه ائمه(ع) چقدر قوياً با اينها برخورد م‌كردند. حالا
مسئله غصب خلافت و امامت سر جاى خودش، غير از اين، تصريح ائمه(ع) بر اين بوده كه اينها فقيه نيستند و صلاحيت

فقاهت و فتوا را ندارند.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=31


نحوه استدلال اخباريها به اين روايات

اخبارى‌ها در استدلال به اين روايت، در مانحن فيه م‌گويند: وقت امام(ع) به ابوحنيفه م‌فرمايند ويلك ما جعل اله ذلك الا عند
اهل التاب الذين انزل عليهم يا ويلك و لا هو الا عند الخاص من ذرية نبينا ، معلوم م‌شود كه فهم قرآن اختصاص به من

هذه المعن ويم هذا ظاهر فتوانيم ب‌خوطببه و ائمه معصومين(ع) دارد؛ لذا، ما حق تمسك كردن به ظاهر قرآن را نداريم و نم
و به آن استدلال كنيم.

پاسخ مرحوم آخوند از دليل اول

مات است، و بديهفرمايند: مراد از انما يعرف القرآن من خوطب به ، قرآن به تمام متشابهات و مح‌مرحوم آخوند در كفايه م
هلَيتَطَاعَ ااس نتِ ميالْب جالنَّاسِ ح َلع هلداريم كه فهم آنها اختصاص به ائمه(ع) ندارد؛ « و است كه در قرآن کريم آيات

سبِيً»، « يا ايها الَّذِين امنُوا كتب علَيم الصيام كما كتب علَ الَّذِين من قَبلم» ؛ فهم اين آيات و مانند اينها اختصاص به ائمه
طاهرين(ع) ندارد و همه متوانند آن را درک کنند. اين جواب مرحوم آخوند است.

جواب دير از دليل اول

جواب دير كه يا عبارت اخراى اين بيان بيريم و يا آن را جواب دوم بدانيم، اين است كه اين دليل با محل نزاع ارتباط ندارد؛
محل نزاع در حجيت ظواهر يعن در ظواهرى است كه اهل لسان آن را م‌فهمند، اما آنچه كه در اين روايات آمده، بواطن قرآن
و حقيقت قرآن است. ممن است کس سؤال کند که عبارت «ما ورثك اله من كتابه حرفاً» را به چه صورت معنا مکنيد؟

شما تا اينجا «انما يعرف القرآن من خوطب به» را به بواطن قرآن برگردانديد، به فهم متشابهات و تميز متشابه از محم بر
گردانديد، اين عبارت را چه مکنيد؟ آيا حرفاً يعن بواطن يا اينه نه، مگويد اصلا فرق نم‌كند، باطن و غير باطن، ظاهر و

باطن هيچ کدام را نمفهمد؟ چه جواب از اين داريد؟ جواب كه م‌دهيم، اين است كه فهم قرآن براي ائمه طاهرين(ع) به عنوان
ميراث پيامبر(ص) براى آنها بوده است؛ يعن آنچه كه از پيامبر(ص) به اينها رسيد، فهم كتاب بوده است. امام(ع) م‌دانستند اين

«حرف» يعن چه؟

به كجا ارتباط دارد؟ چون مصحف فاطمه(س) يا قرآن كه اميرالمؤمنين(ع) نوشته بود و در آن شأن نزول و توضيحات و
خصوصيات هر آيهاي را نوشته بودند؛ و اين در اختيار ائمه طاهرين(ع) است. امام(ع) به ابوحنيفه م‌فرمايد: تو حت ي مورد
به عنوان ارث النب در فهم قرآن نداري. بنابراين، اخبارى نم‌تواند به اين قسمت از روايت تمسك كند؛ براى اينه اين قسمت يك
عنوان ديرى را م‌خواهد بويد. از اميرالمؤمنين(ع) گرفته تا مابق ائمه(ع) همه از کتاب خدا، جميع آن را مدانند و همه را از
پيامبر(ص) به ارث بردهاند؛ اما ابوحنيفه حت يك حرف به عنوان اينه خدا در او به وديعه گذاشته باشد و او بخواهد آن را بيان

کند، ندارد و چنين چيزى نيست. پس، ما م‌گوييم «انما يعرف القرآن » مربوط به بواطن است، و اخبارى‌ها به جمله «ما
ورثك...» نيز نمتوانند تمسك كنند. در نتيجه، آيات كه نياز به تفسير دارد و از بواطن قرآن است را ائمه معصومين(ع) م‌دانند.

بله، نته ديرى وجود دارد و آن اين که گاه، آيهاي از آيات شريفه مثل آيه فرج که خوانديم، ظهورى دارد، در اينجا اگر امام
باقر(ع) براى ما فرمود: در خصوص اين آيه، مراد ناه به فرج است و نه زنا، اين سخن امام باقر(ع) براى ما حجيت دارد.

نتيجهاي که م‌گيريم اين است كه ظاهر قرآن حجت است، البته بعد از فحص از قرينه بر خلاف، و اينه چنين قرينهاي پيدا
نشود. و در اينجا روايت امام باقر(ع) م‌شود قرينه بر خلاف؛ و بدون فحص از اين روايت، فهم که از ظاهر آيه داريم، اشتباه

مشود. لذا، در عمل به ظاهر هر آيه‌اى بايد مطمئن شويم که قرينهى بر خلاف در مورد آن نباشد. والسلام. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97

