
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۲۰ بهمن ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 47 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عدم تفي بين اراده استعمال و جدي

عرض كرديم تفيك بين اراده استعمال و اراده جدى صحيح نيست؛ براى اينه وقت به متلم و كسان كه الفاظ را بار
كنند، مراجعه كنيم، اينها وجداناً دو اراده ندارند؛ اينطور نيست كه اينها داراى دو اراده، ي‌را اراده م برند و معان‌م

استعمال و ديري جدى باشند. بله وقت لفظ بار برده م‌شود، از دو حال خارج نيست؛ يا معناى آن لفظ را به جد اراده
مكند و يا اراده نم‌كند. جاي كه معنا را عن جدّ اراده م‌كند، مگوييم دلالت تصديقيه وجود دارد؛ اما جاي كه لفلظ را آورده
و معنا را عن جدّ اراده نرده، همان دلالت تصوريه است كه دلالت لفظ بر معناست و غير از آن چيز ديرى نيست. پس، اولا در

ميان خود عقلا و اهل محاوره دو اراده وجود ندارد.

ثانياً : در اوائل مباحث علم اصول وقت حقيقت استعمال را تعريف م‌كردند كه استعمال چيست، اگر معنايش را بررس كنيم،
بر م‌گردد به همين دلالت تصوريه؛ ولو اينه از بعض كلمات ـ يعن کسان كه بين اراده استعمال و جدى فرق گذاشتند ـ

استفاده مشود که آنها م‌خواهند استعمال را در دلالت تصديقيه بياورند، اما واقع مسئله اين است كه استمال يعن دلالت لفظ
بر معنا و غير از اين چيز ديرى نيست. آن وقت حقيقت استعمال در دلالت تصوريه است؛ يعن كاف است مخاطب معنا را

بداند و بداند اين لفظ براى اين معنا وضع شده است، تا دلالت تصوريه محقق شود. بنابراين، اشال كه در بحث ديروز ذكر شد
در اشال به مرحوم شيخ انصارى اعل اله مقامه الشريف كه اصول لفظيه مثل اصالة الحقيقه فقط مراد استعمال را براى ما
روشن م‌كند و مراد جدى را روشن نم‌كند، اشال باطل و مخدوش است. و بيانش نيز اين بود كه اصول لفظيه مثل اصالة
الحقيقه و اصالة الاطلاق، اصول عقلائيه هستند و ما وقت به عقلا مراجعه م‌كنيم، آنها از اين اصول لفظيه براى مرادات جدى

استفاده م‌كنند؛ جاي كه شك م‌كنند آيا متلم اين معنا به جدّ اراده كرده يا نه، اصالة الحقيقه يا اصالة العموم را جارى
م‌كنند.

بيان فرق کلام مرحوم آخوند و مرحوم شيخ انصاري

از همين جا اين نته رابيان كنيم كه فرق بين كلام مرحوم شيخ و مرحوم آخوند وجود دارد؛ و آن اين كه مرحوم شيخ همه
اصول لفظيه را به يك اصل عدم به نام «اصالة عدم القرينه» بر مگرداند؛ فرمودند اصالة الحقيقه بر م‌گردد به اينه ما قرينه
بر مجاز نداريم، اصالة العموم بر م‌گردد به اينه قرينه بر تخصيص نداريم. لين مرحوم آخوند در كفايه تمام اين اصول لفظيه
عقلائيه را به يك اصل وجودى به نام «اصالة الظهور» برگردانده است؛ ايشان اصالة الحقيقه را مصداق از اصالة الظهور قرار

دادند، اصالة العموم را مصداق از اصالة الظهور قرار دادند. تمام اصول لفظيه عقلائيه را مصداق از اصالة الظهور قرار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


داده‌اند. اينجا باز همان اشال به اين بيان وارد مشود كه افرادى مثل مرحوم آخوند كه حت اصالة عدم القرينه را نيز به اصالة
الظهور برگردانده است، اين اشال مطرح م‌شود كه اصالة عدم القرينه براى كشف مراد استعمال است، در حال كه اصالة
الظهور كه يك اصل وجودى است، براى كشف مراد جدى است؛ اصالة الظهور يعن حجيت ظهور، حجيت ظهور نيز يعن اين
که بوييم اين معناي كه لفظ در آن ظهور دارد، مراد جدى متلم است. بنابراين، چرا اصالة عدم القرينه را به اصالة الظهور بر

م‌گردانيد؟ با آن بيان ما، اين اشال هم از مرحوم آخوند دفع م‌شود كه تمام اصول لفظيه مربوط به مرادات جدّى است و
تفيك بين اراده جدى و اراده استعمال معنا ندارد.

بيان اشال دير

نتهى آخر هم اين که از عبارات مرحوم شيخ در رسائل استفاده م‌شود كه اگر متلم در مقام بيان باشد، و قطع به عدم قرينه
پيدا كنيم، اينجا دلالت م‌شود دلالت قطع؛ حال، سؤال اين است که ما در باب ظواهر م‌خواهيم ظواهر را به عنوان ي از
ظنون قرار دهيم، م‌خواهيم بوييم ظواهر ي از مصاديق امارات غير علميه‌اى است كه بايد به آن متعبد شويم. پس چطور
مرحوم شيخ فرموده است که با وجود عدم قرينه قطع پيدا م‌كنيم، و دلالت اين كلام بر مراد دلالت قطع است!؟ به عبارت
دير، با قطع نظر از اين كلام مرحوم شيخ، از هر كدام من و شما سؤال كنند كه دلالت لفظ بر معنا، دلالت كلام بر مراد، چه

عنوان دارد؟ مگوييم از مصاديق ظواهر است؛ سؤال مشود ‌ ظواهر از مصاديق قطعيات است يا ظنيات؟ جواب اين است
که از مصاديق ظنيات است. پس، چطور مرحوم شيخ فرموده دلالة الظاهر عل المراد دلالة قطعية مع العلم بعدم القرينة؟

براي پاسخ به اين سؤال بايد مقدارى كلام مرحوم شيخ را توضيح دهيم. و آن اين که اگر ما يقين به عدم قرينه پيدا كنيم، يقين به
عدم الغفلة هم پيدا كنيم که گاه يقين داريم متلم قرينه نياورده است اما احتمال م‌دهيم غفلت كرده و معناي ديرى را اراده

كرده است، اما غفلت كرده كه براي آن قرينه ذكر كند؛ حال اگر يقين به عدم قرينه و يقين به عدم غفلت حاصل شد، اينجا
دلالت، دلالت قطع است؛ اما اين كه م‌گوييم ظواهر از باب ظنون است، اين من جهة الغالب است؛ يعن در غالب موارد،
كلام را که متلم هزار سال پيش فرموده است، شما الآن شك م‌كنيد که آيا قرينه بر خلاف ظاهر كلام بوده يا نه، م‌آييد
اصالة عدم القرينه را جارى م‌كنيد. اين اصالة عدم القرينه ظن است و يقين به آن نداريم. اگر اين اصل ظن شد، آن وقت

دلالت كلام بر مراد هم دلالت ظن م‌شود. لذا، جواب كه م‌خواهيم عرض كنيم، اين است که ظهورات من جهة الغالب از باب
ظنيات است، و الا اگر كلام ظهور در معناي داشته باشد و شما يقين به عدم القرينه و عدم الغفلة داشته باشيد، اينجا دلالت

ظاهر بر مراد متلم، دلالت قطع م‌شود و دير عنوان ظن ندارد.

بحث اخلاق

روايت مفصل در مارم  الاخلاق آمده است مبن بر اين كه اباذر خدمت رسول اكرم(ص) آمد و از آن حضرت طلب موعظه
و نصيحت كرد. پيامبر ـ (حالا در يك جلسه بوده يا در جلسات متعدد) ـ سفارشهاي زيادي بيان مفرمايد و حدود سه چهار

صفحه است که شايد آقايان هم ملاحظه فرموده باشند. در يك قسمت از اين سفارشها آمده است: يا اباذر انّ شر الناس منزلة
عند اله يوم القيامة عالم لا ينتفع بعلمه بدترين مردم از نظر منزلت و مقام و مرتبه نزد خدا در روز قيامت، عالم است كه لا
ينتفع بعلمه. معناي اين عبارت چيست؟ آيا مقصود پيامبر(ص) اين است كه از نظر عذاب، بدترين درجات عذاب براى عالم
است كه از علمش استفاده نمکند؟. اين معنا هم با ظاهر روايت سازگارى ندارد و هم اينه بالاخره ملاك ندارد و با ملاكات
عقل سازگارى ندارد. پس، بايد بوييم در ميان مردم كه اهل عذاب نيستند، در روز قيامت، بدترين و پايينترين آنها از نظر

منزلت و موقعيت، عالم است كه از علمش استفاده نمکند.



البته در هر روايت م‌تواند از همان موضوع كه ملاك براى حم است بحث شود، يعن حالا اگر عالم از جهات دير
استحقاق عقاب ندارد و معصيت خدا نرده است، اما از علمش هم نفع نبرده، اين پايين‌ترين منزل و مرتبه را در روز قيامت
ه اگر كسپيش خدا دارد. در اينجا چند سؤال وجود دارد؛ اول اين که عبارت «عالم لا ينتفع بعلمه» به چه معناست؟ دوم اين

عالم شد، به حسب ظاهر، در دنيا مورد اعتناي خداوند بوده، ملائه‌اى را براى او موظف م‌كند كه از لحظه‌اى كه از خانه
م‌خواهد بيرون برود به دنبال علم، مراقبت كنند و تا وقت كه بر م‌گردد هرچه به عنوان حسنه است براى او ثبت كنند، حالا

اگر ازعلمش استفاده نرد، چرا در قيامت م‌شود «شر الناس»، و چرا منزلت او را پيش خدا از همه افراد بشر پايينتر است؟!
واقع مسأله اين است که ما بايد يك مقدارى بيشتر دقت كنيم در آنچه كه با آن سر و كار داريم؛ ما به اراده‌ى جدى آمديم وارد

تحصيل علم شديم؛ قصد جدى داريم و تحصيل علم را اراده کرديم و كس هم ما را اجبار نرده است؛ آيا م‌توانيم بوييم ما در
اين مجموعهى مقررات كه خداوند قرار داده است، از اين علم كه داريم تحصيل م‌كنيم، هر كارى خواستيم بنيم و بوييم

حالا از اين علم هم استفاده بنيم يا ننيم، اختيارش با خودمان است؛ ولو بحسب ظاهر اختيارش با خود انسان است، اما
بالاخره اين يك حقيقت و امانت است، يك واقعيت است که خداوند در اختيار من و شما قرار داده است؛ اين را در اختيار

ديران قرار نداده است؛ در اختيار قليل از بشر قرار داده است.

علم يك حقيقت و واقعيت است، تعبير كنيم به امانت كه خدا در اختيار انسان قرار داده است. بايد بفهميم واقعيتش چيست. فر
ننيم حالا ما به اراده خودمان آمديم تحصيل علم م‌كنيم و مطالب را ياد م‌گيريم، حالا خواستيم عمل كنيم يا عمل ننيم. «لا

ينتفع بعلمه» ، كس كه از علم كه خدا براى او قرار داده است تا از آن علم استفاده كند، و او استفاده نم‌كند، در حقيقت
بزرگترين نعمت كه خدا به او داده است را دارد تضييع م‌كند. ما ذهنمان را گاه در مورد تلف و تضييع، معطوف م‌كنيم به

چيزى که مال باشد و انسان آن را از بين ببرد؛ م‌گوييم آقا تضييع كردى، مال را از بين بردى، ظلم كردى.! اما با اين روايت،
انسان م‌تواند بفهمد كه در مورد علم نيز اگر انسان از علمش استفاده نند و نفع از آن نبرد، فقط همين تحصيل علم باشد، در
حقيقت دارد علم را تضييع م‌كند و امانت را كه خدا به او داده، تلف م‌كند. هر روز هم داريم به آن اضافه م‌كنيم، هميشه در

حال اتلاف هستيم، هميشه در حال از بين بردن هستيم و خودمان خبر نداريم.

اين علم كه يك موهبت اله است، استعدادى است كه خدا به ما داده، زمينه‌اش را داده، اماناتش را داده، در قلب خودمان
نيز آن را جا داديم، فهميديم كلام حلال است و كدام حرام، فهميديم كه حق چيست و باطل چيست؛ که آدم جاهل نم‌تواند حق

و باطل را تشخيص بدهد، حلال و حرام را تشخيص بدهد، اوصاف خدا را، اوصاف صحيح را از غير صحيح نمتواند تشخيص
بدهد؛ علم نوري است که خدا در قلب هر کس که بخواهد قرار م‌دهد؛ منافات ندارد؛ همين نورى را كه خدا قرار م‌دهد اگر

كند، چرا بايد بشود شر‌كه از علمش استفاده نم شود حجاب و ظلمت. پس عالم‌ند، براى انسان مانسان از آن بهرهبردارى ن
الناس؟ من هميشه گفته‌ام، گاه انسان فر م‌كند اين روايات يا در مقام مبالغه است و يا اينه خدا م‌فرمايد من م‌خواهم

كه در دنيا براى انسان كمال است و انسان را به اعل الناس» تعبداً؛ نه، واقعاً همينطور است؛ همين علم شود «شر‌ويم مب
درجه كمال م‌تواند برساند، اگر از اين علم استفاده نشود، باطنش اين است كه او را در آخرت به بدترين مرتبه و در پست‌ترين

مراتب قرار م‌دهد. اين يك ملازمه روشن دارد؛ يعن اگر انسان واقعاً خوب دقت كند، بر اين مطلب برهان دارد.

ان شر الناس منزلة عند اله يوم القيامه عالم لا ينتفع بعلمه ، چرا نمگويد پولدارى كه لا ينتفع بماله؟ چرا نم‌گويد قدرتمندى
كه لا ينتفع بقدرته؟ اينها را نم‌گويد و فقط عالم را م‌گويد؟. روايات ديرى هم قريب به همين مضمون داريم. پس، براى ما تا
اندازهاي روشن شد كه چرا عالم كه از علمش استفاده نم‌كند، علمش را تضييع كرده است. حالا يك مقدارى خدا علم را در
اختيار انسان قرار داده است كه از اين علم براى هدايت خودش و ديران استفاده كند، نرده است، چه مشود؟ علم داريم به

اين که نماز چه آثارى دارد، ـ (البته «لا ينتفع» را بعداً معنا مکنم و الآن وقت گذشته است) ـ اين در حقيقت معانده‌اى با
خداست، مقابلها‌ى با خداست، يك ب اعتناي با خداست، چنين موهبت عظيم را خدا در اختيار ما قرار م‌دهد و ما از آن

اعتنايبه خدا؛ اثرش هم اين است كه در قيامت، خداوند بايد بيشتر از همه افراد به ما ب اعتنايشود بكنيم؛ اين م‌استفاده نم



كند.

شر الناس منزلة عند اله يعن خدا قيامت به اين شخص هيچ توجه نم‌كند. تو در دنيا به امانت كه خدا به تو داد توجه نردى
و آن را ضايع و اتلاف كردى، باعتناي کردي، و نتيجه باعتناي نيز باعتناي است. فقط هل جزاء الاحسان الا الاحسان که

نيست، جزاء باعتناي نيز باعتناي است. پس، ببينيد آقايان! من اين را در درجه اول به خودم عرض م‌كنم که واقعاً من گاه
حديث را م‌خواهم بخوانم و معنا بنم، هم قبلش و هم بعدش واقعاً از خدا استغفار م‌كنم، براى اينه خودم عامل نبوده‌ام واقعاً

و نيستيم، توفيقمان هم كم است، ول واقعاً ببينيم كه كجا قرار داريم؟ در چه مرحله‌اى قرار داريم؟ خدا چه چيزي را براي ما
قرار داده است؟ فر ننيم كه اينها يك امور سطح است! و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين.


