
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۱۶ بهمن ۱۳۸۶

کتاب البیع
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم

الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال پنجم امام(ره) بر محقق اصفهان(رض)

عرض كرديم كه امام(رض) مجموعاً شش اشال بر محقق اصفهان(قده) وارد كردند، كه چهار اشال از آنها را بيان كرديم.
‌وقت (ره) فرمودند همانطور كه در غير أخرس، «لفظ»، رافع اشتباه است، يعنال پنجم اين است که؛ محقق اصفهاناش 

مگويد «بعتك»، دير احتمال هبه يا صلح داده نم‌شود، اشاره أخرس نيز رافع اشتباه است.

نيست. اگر يك چيزى رافعيت اشتباه داشته باشد، در همه موارد دارد. مثلا فرمايند «رافعيت اشتباه»، از امور نسب‌امام(ره) م
«لفظ»، رافع اشتباه است، چه اين لفظ از زيد صادر شود يا از عمرو، خاصيت لفظ اين است که رافع اشتباه است. اگر ما

گفتيم اشاره من حيث هه، رافع اشتباه است، عيب ندارد، اما اگر بتوانيم اين را اثبات كنيم.

اما اگر نتوانيم اين را اثبات كنيم، بله بوييم اشاره از خصوص اخرس رافع اشتباه است، اين بدين معناست كه بوييم اين
خصوصيت (رافعيت للاشتباه) از امور نسب است؛ يعن اشاره نسبت به اخرس اين صفت را دارد، اما همين اشاره اگر از يك
انسان سالم صادر شود رافع اشتباه نيست. آناه م‌فرمايند چونه معقول است كه چيزى فقط نسبت به صدور از اخرس اين

صفت را دارا باشد؟ اگر اين صفت در حاق او هست، همه جا بايد باشد، چه در اخرس و چه غير اخرس بايد بوييم اشاره، رافع
اشتباه است. لذا نم‌توانيم بوييم در خصوص اخرس، رافع اشتباه است.

اشال ششم

اشال ششم اين است که؛ ‐البته اين توضيح است كه ما م‌دهيم، و إلا ايشان در كتاب بيع، خيل مختصر ذكر فرموده‌اند‐
شما بين دو عنوان خلط كرديد؛ بين «قوة الدلالة» و «مؤكديت العهد». فرموديد اشاره اگر از حيث دلالت قوي باشد، م‌شود

عهد مؤكد، اگر اشاره، دلالت ضعيف داشت، م‌شود عهد غير مؤكد. م‌فرمايد مسأله «مؤكديت عهد» ربط به قوت يا ضعف
دلالت ندارد. م‌فرمايند در معاملهاي كه انجام م‌شود، «لفظ» يا «اشاره» يك دلالت بر اصل تبديل و تبادل دارد، اما براى اثبات

اينه اين عهد، يك عهد مؤكد است، نيازى به دليل و قرينه دير داريم.

حت در لفظ هم همينطور است. ي لفظ دلالت دارد بر «قبلت»، لفظ دير دلالت بر معناى بيع دارد، اما اين كه آيا حتماً عهد
مؤكد باشد اين را از راه ديرى بايد استفاده كرد. اين مجموع شش اشال كه مرحوم امام(ره) بر محقق اصفهان(قده) ذكر

كردند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اشال محقق خوئ(ره) بر محقق اصفهان(قده)

عرض كردم اشال هفتم هم در كلمات محقق خوئ(ره) است (مصباح الفقاهة، ج1، ص278). ملاحظه فرموديد كه علت
فرمايش محقق اصفهان(ره) مبناي بود که در كلام ايشان بود که؛ آيه شريفه «اوفُوا بِالْعقُودِ» بمعناى «اوفُوا بِالْعقهودِ» است و

عهد را به «عهد مؤكد» معنا كردند و گفتند همانطور كه غير اخرس؛ هم عهد مؤكد دارد و هم غير مؤكد، أخرس نيز؛ هم عهد
مؤكد دارد و هم عهد غير مؤكد. محقق خوئ(قده) م‌فرمايند گرچه اين «اوفُوا بِالْعقُودِ» را طبق بعض از روايات به «عهد

مؤكد» معنا كردهاند، اما بعض از روايات هم آن را به عنوان «مطلق العهد» تفسير كردهاند؛ عهود أعم از مؤكد و غير مؤكد.

خلاصه عقد، خصوص عهد مؤكد نيست. در نتيجه؛ طبق بيان محقق اصفهان(ره) معاطات كه از عقود غير مؤكده است، بايد از
تحت «اوفُوا بِالْعقُودِ» خارج شود. اما كسان مثل محقق خوئ(ره) كه م‌گويد «اوفُوا بِالْعقُودِ» مطلق عهد را هم شامل م‌شود،
نتيجه اين است كه در معاطات، و لو عهد مؤكد نداريم، اما اصل عهد را داريم. طبق بيان محقق خوئ(ره) اصلا معاطات، عقد
است. وقت شما عقد را به عهد معنا م‌كنيد، عهد را هم به مطلق العهد معنا م‌كنيد نه خصوص عهد مؤكد، پس معاطات عقد

است. اما طبق مبناى محقق اصفهان(ره)، معاطات عقد نيست، بله طبق تفسير ايشان؛ عقد فقط عهد مؤكد است، مؤكد كه شد
دير شامل معاطات نم‌شود.

ذکر دو نته براي نقض کلام محقق اصفهان(ره) و اشال محقق خوئ(رض)

در اينجا دو نته را بيان مکنيم تا هم اساس كلام محقق اصفهان(ره) و هم اشال محقق خوئ(رض) از بين برود.

همان ته اول: معناي «عهد مؤكد» چيست؟ اگر مراد از «عهد مؤكد» يا «عهد مشدد» اين باشد كه قابل بهم زدن نيست؛ يعنن
است كه از آن به عقد لازم تبعير م‌كنيم، بله، اگر مراد اين باشد اين فرمايشات درست است.

اما ما عرض كرديم که مراد از مؤكد و مشدّد؛ «طرفين» است. يعن وقت م‌گوييد «العهد المؤكد» يعن عهدى كه نياز به
طرفين دارد، در مقابل آن عهدى است كه نياز به طرفين ندارد. در جاي كه عهد در مقابل عهد است، التزام در مقابل التزام

است، اين عهد مؤكد و مشدد است، اين التزام در مقابل التزام ممن است به حسب اصطلاح عقد لازم باشد و ممن است
لازم نباشد. پس هم محقق اصفهان(ره) و هم محقق خوئ(رض) «عهد مؤكد» را به «عهد لازم» معنا كردهاند، آن وقت اين

فرمايشات را بيان مکنند، در حال كه اصلا عهد مؤكد و مشدّد بمعناى لازم نيست، بمعناى اين است كه محتاج به دو طرف
است.

با اين اشال، اساس كلام محقق اصفهان(ره) كنار م‌رود، چون اساس فرمايش ايشان اين است که كارى كنيم كه «اشاره»
هم «عهد مؤكد» يا «عقد لازم» شود که قائم مقام لفظ باشد. همچنين فرمايش محقق خوئ(ره) نيز كنار م‌رود.

نته دوم: نته دير همان مطلب است كه قبلا هم گفتيم که «اشاره» از اسباب عقلائيه است، م‌خواهد عنوان «عهد مؤكد» را
داشته باشد يا نداشته باشد، م‌خواهد «قوت دلالت» داشته باشد يا نداشته باشد. الان بحث ما در لزوم و عدم لزوم نيست.

نم‌خواهيم بوييم آيا با «اشاره»، عقد و معاملهاى كه واقع م‌شود لازم است يا نه؟ تا بوييم اشاره، عهد مؤكد است يا عهد
مؤكد نيست. 

بله ما م‌خواهيم بوييم آيا اصل معامله، با «اشاره» محقق م‌شود يا نه؟ به نظر ما بدون ترديد «اشاره» از اسباب عقلائيه
است. اگر كس مقدارى مقاومت كند و اين را نپذيرد، ترديدى ندارد كه «اشاره اخرس» از اسباب عقلائيه است. آن وقت همان

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


نته اجتهادى كه عرض كرديم جاري مشود که گفتيم اشاره از اسباب عقلائيه است و دير نياز به دليل خاص ندارد و همين
مقدار كه شارع از آن منع و ردع نرده باشد كاف است. اين اشالات كه امام(رض) فرموده‌اند، اگر ما بخواهيم و مقدارى
دقت كنيم م‌توانيم نات را ذكر كنيم، اما اين را بر عهده خود آقايان م‌گذاريم تا خيل معطل نشويم، چون مطالب ديرى

هست.

تقسيم «اشاره أخرس» در بيان مرحوم امام(ره)

در ادامه بحث، امام(ره) باز يك تقسيم را براى «اشاره اخرس» ذکر فرمودهاند؛ «اشاره اخرس» بر دو نوع است: نوع اول:
اينه خود اشاره، «سبب لايقاع المعاملة و تحققها»، بوييم أخرس با اشارهاي که بيان كرد كه اين مال تو، يعن دارد ايجاب

م‌خواند و مخواهد معامله را انجام دهد. پس خود اشاره، سبب تحقق معامله مشود.

باشد كه كر نباشد ‐غالب آنهاي دهند، مخصوصاً اگر اخرس‌ونه معامله انجام مران چداند كه دي‌ه أخرس منوع دوم: اين
كه اخرس هستند كر هم هستند، اما اگر اخرس بود که بالعرض اخرس شده بود و نم‌تواند حرف بزند اما م‌شنود‐ حالا

بخواهد با اشاره، به همان الفاظ كه ديران م‌گويند اشاره کند و آن الفاظ را براى ايقاع معامله در ايجاد معامله بار م‌برد،
م‌فرمايند اين نوع از اشاره اخرس، موجب تحقق معامله نيست، بله اشاره ، اشارةٌ ال اللفظ ، اما معامله با آن لفظ واقع

م‌شود. آنچه كه موجب و محقّق معامله است؛ همان لفظ است.

اشالات امام(ره) بر صورت دوم

بعد از اينه مرحوم امام(ره)، اين دو صورت را براى «اشاره» ذكر فرموده‌اند، به اين صورت دوم، سه اشال وارد كردهاند.

اشال اول:
فرمودهاند به نظر ما اين صورت دوم، ثبوتاً محال است و چنين چيزي امان ندارد. چرا امان ندارد؟ م‌فرمايند اين صورت
دوم، جمع بين لحاظين است؛ يعن در ي مورد واحد، هم لحاظ استقلال شود و هم لحاظ آل شود، اين محال است. توضيح

مطلب اينه (با اينه اينجا امام(ره) در كتاب البيع بخاطر وضوح كه در ذهن شريفشان بوده توضيح نمدهند، اما ما در
توضيح مطلب مگوييم)؛ اين شخص أخرس نم‌خواهد اشاره را آلت براى ايجاد معامله قرار دهد، بله خود اشاره، م‌شود

اشاره به يك لفظ ديرى، «الاشارة اشارة ال اللفظ» و آنچه كه آلت براى ايجاد معامله است؛ لفظ است. بوييم در اين لفظ، هم
لحاظ آل شده و هم لحاظ استقلال. اين لفظ، لحاظ آل دارد، به لحاظ اينه م‌خواهد آن لفظ را آلت براى ايجاد معامله قرار

دهد. و خود لفظ، بايد لحاظ استقلال هم شده باشد، چون مسبب براى اشاره است؛ يعن اين لفظ از حيث اين كه «آلة لايجاد
المعاملة»، لحاظ آل م‌شود،  از حيث اين كه «مسبب عن الاشارة» لحاظ استقلال م‌شود. پس در يك مورد واحد؛ هم لحاظ

.شده است و هم لحاظ استقلال آل

اشال دوم:
سپس از آنجا که اين اشال قابل جواب است، چون نمشود که يك چيز را هم لحاظ آل كرد و هم لحاظ استقلال، چون دو

ه مسبب از اشاره است لحاظ استقلاللحاظ اگر به اعتبار واحد باشد قابل جمع نيست، اما اگر به دو اعتبار باشد، به اعتبار اين
م شود، و به لحاظ اينه آلت براى ايجاد معامله است، لحاظ آل است مانع ندارد. لذا اينونه جمع بين لحاظين اشال ندارد.

لذا خود امام(ره) هم تفطّن به اين مسأله داشته‌‌اند و فرموده‌اند «لو فرض صحته و امانه»؛ اشال كه ما داريم اين است كه
«فوقوع العقد به مشل لان الاشارة ال السبب لا توجب وجوده و تحققه»؛ م‌فرمايند چونه ممن است که با يك اشاره به



سبب، سبب محقق شود، آن هم سببيت براى عقد پيدا كند؟ لفظ سبب براى ايجاد معامله است، و درست است که بايد خود اين
لفظ انشاء شود تا معامله به دنبال آن بيايد، بوييم مجرد همين كه أخرس اشارهى به اين سبب كرده است، سبب محقق شده

است، آيا با اشاره‌ى به نار، گرما م‌آيد؟ چطور در توينيات نم‌شود اين حرف را زد كه با اشاره به آتش، گرما محقق شود، در
اعتباريات نيز، با اشاره به سبب، معامله محقق نم‌شود.

اشال سوم:
اين است كه أصلا فقهاء كه م‌گويند «اشارة الاخرس»، ظهور كلمات فقهاء در همان فرض اول است كه خود اشاره را

م‌خواهند سبب براى ايجاد معامله قرار دهند. بخواهيم كلمات فقهاء را حمل كنيم بر اين فرض دوم؛ يعن بوييم در آنجاي كه
اشاره، اشارة ال السبب، م‌فرمايند اين مشل بله ممنوع است. و حق هم با ايشان است و اين ممنوع است، چون بر خلاف
ظاهر كلمات است. فقهاء در كلماتشان م‌گويند همانطور كه لفظ، سبب است، اين هم قائم مقام لفظ است، پس اين هم سبب
است، نه اينه اشارهي به سبب باشد. يعن اصلا شما اگر بخواهيد اين كلمات فقهاء را بر اين فرض دوم حمل كنيد، كاملا بر

خلاف ظاهر عمل كردهايد.

لذا م‌فرمايد پس ما براي اشاره أخرس دو فرض ذكر كرديم؛ آن صورت كه الان ملاك و محل بحث است، همان فرض اول
است که مخواهيم خود اشاره را سبب براى ايجاد معامله قرار دهيم. بعد از اين مطالب كه فرمودهاند عجيب اين است كه دو
مرتبه همان را كه ما هم ادعا داريم م‌فرمايند؛ که اگر كس گفت خود اشاره از اسباب عقلائيه است و ادله عامه از اين سبب

عقلائيه انصراف ندارد، ما هم م‌گوييم معامله با او واقع م‌شود.

تفاوت نظر استاد با فرمايش مرحوم امام(ره)

فرق بين عرض ما و فرمايش ايشان اين شد كه ما عرض كرديم اگر «اشاره» از اسباب عقلائيه است، اين دير  نيازى به دليل و
عمومات ندارد، همين مقدارى كه ردع نشده باشد كاف است. ول امام(ره) م‌فرمايند اگر از اسباب عقلائيه باشد عمومات در
صورت كه انصراف از او نداشته باشد شاملش م‌شود. بحث بعدى در همين كتاب امام(ره) اين است که اگر فقيه گفت ما

دليل بر صحت اشاره اخرس نداريم و در صحت معامله شك م‌كنيم، اينجا بايد چه كنيم؟

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


