
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۱۶ بهمن ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

کلام مرحوم شيخ انصاري

مرحوم شيخ اعل اله مقامه الشريف در كتاب رسائل در اول بحث حجيت ظواهر فرموده‌اند: امارات كه براى استنباط حم
شرع از كتاب و سنت اعمال م‌شود، بر دو قسم هستند. قسم اول فرموده‌اند: امارات داريم كه براى تشخيص مراد متلم 

هستند؛ در جاي استفاده مشوند که متلم كلام را ذكر كرده و اين كلام ظهور در معناي دارد و مخاطب احتمال م‌دهد كه
متلم خلاف اين ظاهر را اراده كرده است. مثلا كلام ظهور در معناى حقيق دارد، اما مخاطب احتمال م‌دهد كه متلم معناى

ظاهري را اراده نرده، و معناى مجازى را اراده كرده باشد؛ در اينجا از امارات كه براى تشخيص مراد متلم هست، استفاده
مكنيم، مثل اصالة الحقيقة، اصالة العموم، و اصالة الاطلاق. نظر مرحوم شيخ اين است که تمام اين اصول به ي اصل

عدم به نام «اصالة عدم القرينه» برمگردند؛ وقت قرينه‌اى بر معناى مجازى نباشد، قرينهاى بر تخصيص نباشد، قرينه بر تقيد
نباشد، ي از اين اصول لفظيه جارى م‌شود. و در ذيل اين بيان، اين تعبير را دارند كه عند العلم بعدم القرينه يقطع بارادة

المتلم للمعن الحقيق، مضمونش اين است که وقت مخاطب علم پيدا م‌كند به اينه قرينهاى وجود ندارد، اينجا دير بحث
حجيت ظاهر نيست، و بله بحث قطع است. دقت بفرمائيد!.

وقت متلم كلام را گفته، مخاطب علم دارد به اينه متلم قرينه بر خلاف معناى حقيق اقامه نرده است، در اين صورت،
نتيجهاش اين است که مخاطب علم پيدا م‌كند به اراده‌ى معناى ظاهر. بنابراين، طبق بيان مرحوم شيخ در باب ظواهر،

نم‌توانيم بوييم ظواهر تماماً عنوان ظن دارد، بله گاه يك ظاهرى عنوان قطع دارد. اين قسم اول از امارات. سپس در قسم
دوم م‌فرمايند: قسم دوم امارات است كه عنوان صغروى دارد. اصلا از كجا تشخيص دهيم كه لفظ در چه معناي ظهور دارد؟

بحث از وضع لغوى و اينه واضع لفظ را در چه معناي وضع كرده، از امورى است كه مربوط به قسم دوم م‌شود. و در
رسائل فرق ميان قسم دوم و اول را بيشتر توضيح داده‌اند؛ و در كلمات مرحوم نائين در صفحه 133 از جزء سوم فوائد الاصول

م‌فرمايند: يك بحث، بحث كبروى است، و يك بحث، بحث صغروى است؛ بحث صغروى اين است كه به دنبال اين باشيم كه
لفظ در چه معناي ظهور دارد. راه پيدا كنيم كه معناى ظاهر لفظ را تشخيص دهيم. مثلا از چه راه بفهميم که در ( فَتَيمموا

صعيدًا طَيِبا)، «صعيد»، ظهور در مطلق وجه الارض دارد يا تراب خالص؟

 استثناء عقب جمل متعدد، آيا ظهور در رجوع به اخير دارد يا به همه جمل بر م‌گردد؟ اينها بحث‌هاى صغروى است و كارى به
بناى عقلا ندارد؛ مراجعه م‌كنيم به لغت يا امارات كه براى تشخيص معناى ظاهر است، مثل تبادر، صحت سلب و عدم  صحت

شود. و اين مباحث صغروي از مسائل علم اصول خارج است، و معمولا‌سلب، كه در مباحث اوليه علم اصول مطرح م
م‌گويند از مبادى لغويه علم اصول هستند. اما بحث كه هم اکنون در حجيت ظواهر م‌خواهيم وارد شويم، بحث كبروى است؛
يعن بعد از اينه روشن شد كه لفظ در چه معناي ظهور دارد، از كجا بفهميم كه متلم اين معناى ظاهري را اراده كرده است؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=6


بحث حجيت ظواهر مربوط به تشخيص مراد متلم است و يك بحث كبروى است. و اين بحث از مسائل علم اصول است. اين
خلاصهاي از كلام مرحوم شيخ در كتاب رسائل. 

دقت در مطلب

براى دقت در كلام مرحوم شيخ بايد اين معنا را ذكر كنيم كه كس كه م‌آيد لفظ را بار م‌برد، سه صورت دارد؛ فرض اول:
گاه اصلا در مقام تفهيم و افاده نيست، و نم‌خواهد معناي را به مخاطب برساند؛ منتها الفاظ را بار م‌برد؛ مثل كس كه

م‌خواهد صوت خودش را امتحان كند و مآيد اشعاري را مخواند؛ در اينجا آن مخاطب كه صداى اين شخص را م‌شنود،
فقط از راه دلالت تصوريه، يعن همين كه لفظ دلالت بر معناي دارد، مخاطب معان را مفهمد؛ اما چون متلم هيچ اراده‌اى

ندارد و در مقام تفهيم و افاده نيست، لذا اينجا فقط در همين دلالت تصوريه مسئله تمام م‌شود. فرض دوم جاي است كه متلم
الفاظ را بار م‌برد و در مقام تفهيم است، م‌خواهد چيزى را به مخاطب القا كند، اما نسبت به آن معنا اراده جدّيه ندارد و
فقط اراده استعمال دارد؛ مثل جاي كه در مقام هزل است و م‌خواهد با مخاطب شوخ كند. اما فرض سوم جاي است كه

متلم در مقام تفهيم است و م‌خواهد يك چيزى را به مخاطب برساند و نسبت به اين معنا اراده جدّيه هم دارد. در فرض دوم و
سوم كه در هر دو اراده هست، علاوه بر دلالت تصورى، دلالت تصديقيه هم وجود دارد؛ كه اين را قبلا در كفايه و اصول فقه

خواندهايد.

بيان ادعاي مرحوم شيخ انصاري و اشال به آن

نتهاى كه اينجا وجود دارد، اين است که مرحوم شيخ انصارى در كتاب رسائل دو مدّعا دارد؛ يك مدعايش اين است كه اصول
لفظيه مثل اصالة الحقيقة، اصالة العموم و اصالة الاطلاق، اصول هستند كه براى تشخيص مراد متلم استفاده م‌شود. شما
وقت اصالة الحقيقه را جارى م‌كنيد، م‌گوييد با اصالة الحقيقه به اين نتيجه م‌رسيم كه متلم از اين لفظ معناى حقيق كه

ظهور در آن دارد را اراده كرده است. يا در اصالة العموم م‌گوييد متلم معناى عام را اراده كرده است. سؤال اين است كه آيا
اين اصول لفظيه فقط براى مراد استعمال قابليت دارد؟ يعن اصالة الحقيقيه م‌گويد متلم كه اين لفظ را در اين معنا بار

برده، اين معنا مراد استعمال متلم است؟ که اگر اين را بوييم، نتيجه اين مشود كه دير براي ما نحن فيه مفيد فايده نيست؛
در مانحن فيه كه بحث حجيت ظواهر است، آنچه به دنبالش هستيم، مراد جدى متلم است و نه مراد استعمال. به عبارت دير،

اينجا به عنوان اشال بر مرحوم شيخ انصارى اعل اله مقامه الشريف است؛ و آن اين كه اصالة الحقيقه بايد مراد متلم را
معين كند، اما شما مگوييد اصالة الحقيقيه بين معناى حقيق و معناى مجازى تفيك م‌كند، مراد استعمال را براى ما روشن

م‌كند اما مراد جدى را روشن نم‌كند.

در اين صورت، ما براي رسيدن به مراد جدى چه بايد بنيم؟ ايشان ادعا كرده‌اند ما يك اصل ديرى داريم كه آن را هم بايد
ضميمه كنيم؛ و آن «اصالة التطابق بين المراد الاستعمال و المراد الجدى» است؛ بايد بوييم هرجا شك كرديم بين مراد

استعمال و مراد جدى تطابق وجود دارد يا نه؟ بوييم اصل تطابق بين مراد استعمال و مراد جدى است. پس، خلاصه اشال
اين شد که از كلام مرحوم شيخ استفاده م‌شود كه براى تشخيص مراد متلم، اصالة الحقيقه به تنهاي كاف است، در حاليه

اصالة الحقيقيه فقط مراد استعمال را براى ما روشن م‌كند و نه مراد جدى را؛ و براي اين معنا نياز به اصل ديرى به نام
اصالة التطابق بين الارادة الاستعماليه و الارادة الجدية داريم.



پاسخ به اشال وارد بر مرحوم شيخ انصاري

اينجا جواب كه م‌خواهيم در دفاع از مرحوم شيخ بدهيم اين است كه نه، ما نياز به اصل ديرى نداريم؛ با همين اصالة الحقيقة
مسئله تمام مشود؛ به اين بيان كه اصلا تفيك بين دو اراده را نم‌پذيريم؛ چون اين اشال مبتن بر اين مبناست كه بوييم در
دلالت تصديقيه دو اراده وجود دارد؛ اول متلم اراده م‌كند استعمال لفظ در اين معنا را و دوم اينه اين معنا را به اراده جديه
اراده م‌كند. ما اگر به عقلا و به اهل لسان و محاورات عقلائيه مراجعه كنيم، مبينيم که عقلا م‌گويند در اينجا دو اراده وجود

ندارد. اگر کس هم سؤال که کند که پس مسئله هزل و مزاح چه مشود؟ خواهيم گفت در آنجا قرينه‌اى قائم است بر اينه متلم
،يملم عاقل مختار حر، هر مته اراده جدى لازم است. به عبارت ديه ما دليل بخواهيم بر ايناراده جدى ندارد. نه اين

هنام که لفظ را استعمال م‌كند، بر استعمال آن اراده جدى دارد؛ و براى اينه اراده جدى نداشته باشد، قرينه م‌آورد که
اراده جدى ندارد.

مثلا مگويد در اينجا مزاح مکند و در اين صورت اصلا اراده لازم ندارد و مقصود متلم با دلالت تصوريه محقق م‌شود.
پس، ما منر تفي دو اراده از يدير هستيم و مگوئيم عقلا بيش از ي اراده ندارند. حالا آقايان كه رسائل هم تدريس

م‌كنند، ببينند كه اصلا در كلمات مرحوم شيخ تفيك بين اراده استعماليه و اراده جديه هست يا نيست؟ بله، اگر خود مرحوم
شيخ تفيك بين اراده استعمال و اراده جدى را قبول داشته باشد، اين اشال به ايشان وارد است؛ يعن شما اصالة الحقيقيه را
م‌آوريد براى تشخيص مراد متلم و حال آن که اين فقط مراد استعمال را براى شما روشن م‌كند، و مراد جدى را براى شما
روشن نم‌كند. در نتيجه آن چه که مرحوم شيخ فرموده مطلب درست است و اين اشال بر مرحوم شيخ وارد نيست. والسلام. 


