
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۱۰ بهمن ۱۳۸۶

کتاب البیع
جلسه 43 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مسأله پنجم: «تعذر از تلفظ صيغه عقد»

مرحوم امام(ره) در مسأله پنجم م‌فرمايند: «لو تعذر التلفظ لخرس و نحوه تقوم الإشارة المفهمة مقامه‌ حت مع التمن من
التوكيل عل الأقوى، و لو عجز عن الإشارة أيضا فالأحوط التوكيل أو المعاطاة، و مع تعذرهما إنشاؤه بالتابة»؛ اگر بايع و

مشترى متعذر از تلفّظ بودند، مانند اينه لال است و نم‌تواند حرف بزند، م‌فرمايند كه اشاره‌اى كه مفهم مراد باشد، قائم مقام
لفظ شود، حت اگر اين اخرس، قدرت بر توكيل هم دارد و م‌تواند ديرى را وكيل كند، اما نيازى به توكيل ندارد، و اشاره

مفهمه، قائم مقام  لفظ است.

در مرتبه بعد، اگر عاجز از اشاره مفهمه باشد، م‌فرمايند يا وكيل بيرد و يا بنحو معاطات انجام دهد. و اگر از اشاره و توكيل،
هردو متعذر بود، که نه م‌تواند اشاره‌اى كه مفهم مرادش باشد انجام دهد ‐چون بعض از لال‌ها زود م‌توانند مرادشان را تفهيم

كنند و بعض نم‌توانند و بر آنها سخت است‐ و از توكيل هم ناتوان بود، م‌فرمايند نوبت به كتابت م‌رسد. پس در مرحله
اول؛ «اشاره» است، در مرحله دوم؛ «توكيل» است و در مرحله سوم؛ «كتابت» است.

طرح مسأله بر طبق مبناي قدماء

در اين مسأله، قبل از بررس اينه آيا بين اين عناوين ثلاثه، ترتيب وجود دارد يا نه؛ يعن آيا اشاره، مقدم بر توكيل است، يا
توكيل، مقدم بر كتابت است، يا اينه ممن است بوييم اين سه در عرض يدير است، ابتدا بايد ببينيم اين مسأله را طبق چه
مبناي بايد طرح كنيم؟ اين مسأله طبق مبناى مشهور بين قدماست كه قائل بودند صحت عقود و ايقاعات، متوقّف بر لفظ است.

وقت كلمات قدماء را ببينيم ‐كه قبلا هم به اين معنا اشاره داشتم‐ از كلمات قدما استفاده م‌شود كه صحت عقد و ايقاع،
مبتن بر لفظ است، بايع اگر بخواهد بيع انجام دهد، بايد بويد «بعتك»، حالا عرب معتبر است يا نه، ماضويت معتبر است يا

نه، اينها را قبلا بحث كرديم. آناه کسان كه م‌گويند در عقد، «لفظ» معتبر است، بايد به اين سؤال پاسخ دهند که اگر بايع و
مشتري، عاجز از تلفظ باشند، چار بايد بنند، و چه چيزي قائم مقام لفظ است.

عدم طرح بحث، طبق مبناي متأخرين و استاد

اما طبق مبناي كه برخ از متأخرين دارند و قبلا ما نيز همين مبنا را اختيار كرديم كه؛ «صحت عقد، اصلا متوقف بر لفظ
خواهد با لفظ باشد يا با فعل باشد، طبق اين مبنا، اصلا‌نيست»؛ گفتيم در عقد بايد يك چيزى انشاء شود، حال اين انشاء؛ م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دير معنا ندارد كه بوييم «لو تعذر عن اللفظ»، و بعد از آن نوبت برسد به اشاره.

(ره) دارند كه «انشاء؛ ابراز آن اعتبار نفسانتفسير محقق خوئ ي شده است، مثلا البته براي «انشاء» هم تفسيرهاى مختلف
است»؛ يعن شما در عالم نفس خودت، مليت اين مال را براى مشترى اعتبار م‌كن و مليت پول مشترى را براى خودت

اعتبار م‌كن. تمليك و تمل را اعتبار م‌كن. اين اعتبار نفسان، بايد به ي نحوي ابراز شود، م‌خواهد با لفظ ابراز شود يا با
فعل ابراز شود يا با كتابت ابراز شود يا با اشاره ابراز شود. همچنين طبق مبناى مشهور، كه ما هم در بحث اصول در بحث انشاء

گفتيم مبناى مشهور درست است، که چهار مبنا در باب انشاء وجود دارد، و مشهور م‌گويند؛ «انشاء، ايجاد المعن بالفظ
است»، قرائن آورديم بر اينه آنچه كه دخالت دارد همان «ايجاد المعن» است و «لفظ» بعنوان غالب در كلام مشهور ذكر شده

است.

بايد معناى مراد و معناى مقصود ايجاد شود، حال به هر طريق که ممن است. بيع يك ماهيت و حقيقت است، و ما مخواهيم
آن را ايجاد كنيم، و ايجاد آن، با هر ي از لفظ، فعل، اشاره و كتابت ممن است. روى اين مبنا، اصلا دير فرق بين لفظ و غير
لفظ نيست و نم‌توانيم بوييم اشاره، فعل، معاطات و کتابت، قائم مقام لفظ است، بله اين امور، در عرض لفظ قرار دارند. پس

اولين نته در اينجا اين است كه اين مسأله، مبنائ است. روى مبناى متقدمين، كه در صحت عقود و ايقاعات، لفظ معتبر
است، اين بحث مطرح مشود، آن وقت م‌گوييم «لو تعذر عن التلفظ» نوبت به چه م‌رسد؟ اما طبق مبناي كه ما اختيار

كرديم و جمع از بزرگان، مثل محقّق خوئ(ره)، امام(رض) قائلند، دير فرق بين لفظ و اشاره و كتابت و فعل وجود ندارد.

فرمايش مرحوم امام(قده)

امام(ره) در اين بخش (كتاب البيع،ج1، ص302) م‌فرمايند «أنّ البيع ليس إ المبادلة بين المالين، أو تمليك عين بعوض،
فالإشارة المفهمة و التابة و غيرهما، آلات لإنشاء المعن الاعتباري، و ليس للفظ و لا لعمل خاص، خصوصية ف ذلك،

فالإشارة و سائر المبرزات آلات للإنشاء ف عرض واحد، و كل منها سبب مستقل لإيقاع المعاملة»؛

حقيقت بيع، يا مبادله بين دو مال است، و يا تمليك عين بمال است، يا بوييم تبادل در اضافات است ‐تعاريف كه از بيع،
مفصل در ابتداي مباحث عرض كرديم‐ م‌فرمايند اشاره مفهمه، كتابت و غير ايندو، ابزار و وسيله هستند براى انشاء معناى

اعتبارى، و لفظ يا يك فعل مخصوص، در باب انشاء خصوصيت ندارد، و لذا اشاره و ساير مبرزات، ابزاري براي انشاء هستند
که در عرض يديرند و هر ي از آنها سبب مستقل براي ايجاد معامله است. فقهاي كه لفظ را در صحت عقود و ايقاعات
معتبر نم‌دانند، بايد چنين مطلب را داشته باشند، كه بايد اين معناى اعتبارى ايجاد شود، بيع، اجاره، مضاربه، قرض و هر
معامله ديري که باشد، بايد يك طورى انشاء شود، و يك وسيله‌اى لازم دارد، وسيله‌اش لفظ باشد، فعل باشد، اشاره باشد يا

كتابت.

و اسباب غير عقلائ تفاوت ميان اسباب عقلائ

خوب دقت كنيد! امام(رض) در ادامه همين مطلب (ص 302-303-304)، چند نته‌ى بسيار دقيق و لطيف فرموده كه جاى
ديرى نديدم. ايشان بعد از اينه اين معنا را بيان کرده، فرمودهاند «إ أن يقال: إنّ ماهية البيع و إن كانت المبادلة، لن لا بدّ

ف تحقّقها من‌ سبب عقلائ . . .‌» ؛ يك اشال كردهاند و آن اينه؛ در ميان اسباب عقلائيه، آنچه كه سبب عقلاي است يا لفظ
است و يا فعل است.

اما اشاره، مثل حركت دادن ابرو، سبب عقلائ براى تحقق بيع نيست. مثال ديري م‌زنند که اگر كس گفت هر وقت من



عطسه كردم؛ يعن مالم را به تو فروختم، يا گفت هروقت من دستم را كف دست تو گذاشتم؛ يعن معامله تمام است، اين كه الان
در بازار هم بعيد نيست رايج باشد، م‌فرمايند اينها اسباب عقلاي نيست و شارع که معاملات را امضاء كرده، آن معاملات رايج
بين العقلا را امضاء كرده است، «احل اله الْبيع» ؛ يعن همان بيع رايج بين العقلا، پس بايد اسبابش همان اسباب عقلائيه باشد،
و اسباب عقلائ از لفظ و فعل خارج نيست. آناه در ادامه فرموده است؛ اگر كس بويد اشاره، سبب عقلائ نيست، نتيجه ‌اين

م‌شود كه بايد ملتزم شود به اينه سبب براى بيع، اشارهى صادر از عاجز است.

وييم خود اشاره سبب عقلاينيست، آن وقت در مورد اخرس اگر ب اشاره، سبب عقلاي فرمايند ما گفتيم اشاره بما ه‌م
است، بايد بوييم مركب باشد «اشاره‌ى صادر از عاجز، سبب عقلائ للبيع». م‌فرمايند «و هو كما ترى» ؛ هيچ کس چنين

حرف نمزند، و بطلانش روشن است. اگر اشاره، قابليت سببيت عند العقلاء را دارد، فرق نم‌كند كه آن كس كه اشاره
م‌كند، خودش عاجز باشد يا عاجز نباشد، بوييم اصلا اين آدم عاجز در اين امر اعتبارى عقلاي نقش ندارد. آنچه كه سببيت
دارد؛ آن كارى است كه انجام م‌دهد، که اشاره است. اگر بوييم «الاشارة سبب عقلائ»، «لا فرق بين العاجز و الناطق»، و
اگر بوييم «الاشارة ليست بسبب عقلائ» باز هم فرق نيست. پس اگر بخواهيم بوييم اشاره‌ صادر از عاجز سببيت دارد، اين
واضح البطلان است، در توضيح آن گفتيم كه «لوضوح عدم مدخلية الاخرس ف السببية» ، أخرس نم‌تواند دخالت در سببيت

داشته باشد.

ما اگر بوييم چيزى سبب عقلائ است، مثل لفظ، که م‌گوييم لفظ، سبب است، دير فرق نمکند که اين شخص، قدرت بر
كتابت دارد يا نه، قدرت بر توكيل دارد يا ندارد، اگر بخواهيم بوييم اشاره، سبب عقلائ است، اين هم بايد اينطور باشد.

م‌فرمايند و حال آنه وقت به عقلا مراجعه م‌كنيم، عقلا اشاره را سبب عقلائ نم‌دانند. و اما درماده اجتماع؛ در موردي كه
يك كس اخرس است، فرمايش ايشان اين است آيا كس م‌تواند بويد عقلاء، اشاره خصوص اخرس را سبب بدانند؟

م‌فرمايند نه.

وجه اينه مفرمايند «و هو كماترى» اين است که اخرسيت، تأثيرى در اين كه اين را سبب كند، ندارد. پس ما هستيم و اشاره،
در مورد اشاره هم كه م‌گوييد سبب عقلائ نيست، پس اگر مسأله را روى سبب عقلاي برديم؛ عرض كردم اگر اشاره سبب

عقلاي باشد؛ لا فرق بين الاشارة و اللفظ، يعن آنجاي كه كس قدرت بر تلفظ هم دارد، مثل اينه شما وقت به اين نتيجه م‌رسيد
که بين معاطات و عقد به صيغه فرق نيست، م‌گوييد م‌توانيد به صيغه بخوانيد و م‌توانيد معاطات انجام دهيد، حت اگر

حت است؛ يعن انجام دهيد. در ما نحن فيه نيز اگر گفتيم اشاره يك سبب عقلاي توانيد معاطات‌قدرت بر تلفظ هم داريد باز م
كس كه قادر بر تلفظ است، بجاى تلفظ م‌تواند اشاره كند. اما ايشان م‌فرمايند ما وقت به عقلاء مراجعه م‌كنيم، عقلاء اشاره

را سبب عقلاي نم‌دانند. بقيه فرمايش امام(ره) را نقل نم‌كنم، تا فرمايش ايشان را ملاحظه و تدبر کنيد –واقعاً از اين نات،
متوان روش اجتهاد را بدست آورد‐.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275

