
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۱۴ بهمن ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 44 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

به بخش دوم کلام مرحوم نائين پاسخ مرحوم آقاي خوئ

بحث رسيد به جواب دوم از بخش دوم كلام مرحوم نائين كه مرحوم آقاى خوئ در كتاب مصباح الاصول عنوان كردند.
مرحوم نائين به تبع مرحوم شيخ فرمودند استصحاب عدم حجيت جريان ندارد؛ و در استدلال بر اين معنا فرمودند: بر اين

استصحاب اثرى مترتب نبوده و فائده‌اى ندارد؛ و با قطع نظر از اين استصحاب، همين مقدار كه شك در حجيت داريم، براي
حم به عدم حجيت کاف است. مرحوم آقاى خوئ م‌فرمايند: در اينجا وقت استصحاب م‌كنيم عدم حجيت را، اين

استصحاب و تعبد شرع اينطور نيست كه با حم عقل به عدم حجيت به مجرد شك در حجيت، در عرض يدير باشد. اگر قبل
از اجراى استصحاب م‌گفتيم عقل با شك در حجيت، به عدم حجيت حم م‌كند و استصحاب هم در عرض همين حم است،

اينجا استصحاب لغو بود؛ لين اين دو در عرض يدير تلق نم‌شوند. و بعد از اجراى استصحاب، دير مجال براى حم
عقل وجود ندارد.

تعبير ايشان اين است: م‌فرمايند: الاثر الذى كان مترتباً عليه ما هو مشوك الحجية يترتب بعد التعبد بما هو مقطوع عدم
حجيته واقعاً بالتعبد الشرع؛ چون استصحاب از اصول محرزه است، به وسيله استصحاب عدم حجيت، واقع و لوح محفوظ

تعبداً روشن م‌شود. به يك بيان دير، با استصحاب به عدم الحجية قطع پيدا م‌كنيم منتها يك قطع تعبدى، يك واقع تعبدى و يك
احراز تعبدى؛ حم عقل به عدم حجيت بما هو مشوك الحجية است. ما وقت شك در حجيت داريم، عقل به عدم حجيت حم

م‌كند و بحث از احراز و تعبد به واقع، به عنوان مقطوع براى ما وجود ندارد. خلاصه جواب اين كه اين استحصاب، داراي اثر
بوده و لغو نيست.

اثر استصحاب اين است كه ما عدم حجيت واقعيه‌ى امارهاي كه در حجيت آن شك داريم را احراز م‌كنيم؛ و قطع نظر از
استصحاب، اين اثر را نداريم؛ زيرا، قطع نظر از استصحاب، عقل م‌گويد هر جا شك در حجيت داشت، نتيجه عدم حجيت

است؛ و بالفعل نم‌توانيم آن را به عنوان اثر اخذ كنيم. اين اثر با اثر استصحاب فرق واضح دارد. تا اينجا كلام مرحوم شيخ،
مرحوم آخوند، مرحوم محقق نائين و كلام مرحوم آقاى خوئ را بيان كرديم. مرحوم شيخ قائل بود در فرض شك در حجيت

امارهى ظنيه، استصحاب عدم حجيت جريان ندارد؛ و مرحوم نائين نيز كلام ايشان را تحيم و از آن، تبعيت كرد؛ در مقابل،
مرحوم آخوند و مرحوم آقاى خوئ قائل شدند به اينه استصحاب عدم حجيت جريان دارد. اکنون بايد نتيجه‌گيرى كنيم و

تحقيق در مسئله را روشن كنيم كه بالاخره آيا استصحاب عدم حجيت جريان دارد يا نه؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تحقيق در مسئله و نظر استاد محترم در مورد جريان استصحاب در مانحن فيه

بر اساس آنچه که در صفحه 441 از جلد اول كتاب معتمد الاصول آمده است، مرحوم امام قائل هستند به اينه استصحاب عدم
حجيت جريان دارد؛ و والد راحل ما (رض) نيز نظر ايشان را اختيار کرده و به اين نتيجه رسيدهاند که استصحاب عدم حجيت
در اين فرض جريان دارد. و حق نيز جريان استصحاب است. براى روشن شدن مطلب، بايد مقدمهاى را ذكر كرد که قبلا نيز
در رد ي از كلمات مرحوم نائين به آن اشاره داشتيم؛ و آن اين كه ما چند عنوان داريم كه بين آنها در كلمات مرحوم شيخ و

مرحوم نائين خلط شده است. يك عنوان اين است كه قول به غير علم و اسناد به غير علم حرام است؛ ما همين مقدار كه يك
قول و چيزى را اسناد بدهيم حالا يا به شارع يا غير شارع، بدون اين كه علم به آن معنا داشته باشيم، حرام است. اين يك عنوان.

عنوان دوم، عنوان تشريع و بدعت است؛ تشريع از مصاديق قول به غير علم نيست و بله يك عنوان واقع است؛ يعن ادخال
ما ليس من الدين ف الدين. بر خلاف آنچه كه مرحوم نائين گفته بودند كه اگر انسان چيزى را به غير علم داخل در دين كند و به

شارع نسبت بدهد حت اگر بعداً معلوم شود که آن چيز واقعاً داخل در دين باشد، تشريع است. ما آنجا عرض كرديم که اين
عنوان تشريع را ندارد؛ زيرا، تشريع عبارت از داخل کردن چيزى است كه واقعاً در دين نيست. حالا اگر چيزى كه انسان اعتقاد
دارد از دين است بيايد آن را به عنوان دين بيان كند، اما واقعاً از دين نباشد، اين هم تشريع است. پس، فرق بين تشريع و عنوان

اول که قول به غير علم است در اين است که در عنوان اول حرمت بر روي موضوع چيزى كه عدم العلم در آن دخالت دارد،
قرار گرفته است؛ قول و اسناد به غير علم حرام است، چه به شارع و چه به غير شارع باشد؛ اما تشريع يك حرمت واقع دارد و

علم و جهل انسان در آن دخالت ندارد.

ممن است كه جاي اعتقاد داشته باشيد يك چيزى از دين نيست، در حال كه از دين است، اينجا تشريع نيست؛ لن اگر انسان
اعتقاد داشته باشد که خداوند چيزي را نفرموده است و او نعوذ باله بويد من م‌خواهم اين را در دين داخل كنم، بعد معلوم

م‌شود كه اين داخل در دين هست، اصلا اين تشريع نيست؛ يا از طرف دير، اگر انسان يك چيزى را اعتقاد دارد كه داخل در
دين هست و بعد آن را به عنوان انه من الدين بيان م‌كند، اما بعد معلوم م‌شود كه اين داخل در دين نيست، اين هم تشريع

است؛ تشريع يك عنوان واقع دارد و كارى به اعتقاد و عدم اعتقاد شخص ندارد؛ كارى به علم و جهل شخص ندارد، چيزى كه
واقعاً در دين نيست را بيايد داخل در دين كند، اين م‌شود تشريع؛ حالا م‌خواهد اعتقاد داشته باشد كه اين داخل دين است،

م‌خواهد اعتقاد هم نداشته باشد.

اگر چيزى را كه داخل در دين نيست به اعتقاد اين كه داخل در دين هست داخل بند، اين تشريع است؛ منتها در اين فرض چون
شخص جاهل است و جهل مركب دارد، معذور است. و به عبارت دير، گاه در تشريع انسان معذور است که همين فرض

مشود و گاه معذور نيست و آن موردي است که شخص مآيد چيزي را که از دين نيست به عنوان دين داخل مکند و بعد
معلوم مشود که در واقع نيز آن چيز از دين نبوده است. اين تشريع محرم است و شخص بايد عقاب شود. به عبارت دير،

فرق بين اين بيان و بيان مرحوم نائين اين شد که مرحوم نائين م‌فرمود ملاك اصل در باب تشريع اسناد به غير علم است، چه
دارد، يك حرمت واقع داخل در دين باشد و چه نباشد؛ اما عرض ما به تبع مرحوم امام اين است كه تشريع يك عنوان واقع

دارد، مثل حرمت خمر است که وقت م‌گوييد الخمر حرام ، در اينجا خمر واقع حرام است و نه آن خمرى كه اعتقاد به
ن است کسي ممرا به اعتقاد اين كه خمر است، بخورد، در اينجا از باب تجر خمريتش داريد. بنابراين، اگر شخص يك مايع
بويد حرام است و عقاب دارد، اما اگر آن مايع واقعاً آب باشد، دير عقاب شرب خمر گريبان او را نمگيرد. در مورد تشريع
نيز مسئله به همين صورت است که اگر چيزى واقعاً در دين نبود و كس آن را به عنوان دين بيان کرد، مشود تشريع و حرام.
پس، اعتقاد و عدم اعتقاد شخص نسبت به تشريع دخالت ندارد و آنچه که مهم است، واقع است که آيا در واقع چيزي جزو دين

هست يا نه؟



عنوان سوم عنوان كذب است. كذب اعم از مسئله تشريع است؛ تشريع فقط در دايره دين است، اما كذب اختصاص به دين
ندارد و در غير احام شرعيه هم جريان دارد. بعد از روشن شدن اين سه عنوان، كس كه شك دارد آيا شارع امارهى ظنيه‌اى را

حجت قرار داده است يا نه، ـ معناي شك اين است كه علم ندارد ـ اگر به مجرد اين كه شك دارد و علم ندارد، بيايد اين اماره را به
شارع اسناد بدهد و بويد شارع اين اماره را حجت قرار داده، گرفتار حرام شده است، اما حرمت به عنوان اول؛ يعن قول به
غير علم. در اينجا دير شخص را به عنوان تشريع عقاب نمکنند. حال، در اينجا که ش دارد اين اماره ظنيه حجيت دارد يا

نه، اگر بيايد استصحاب عدم حجيت را جارى بند، که استصحاب اصل محرز است و واقع را کشف مکند؛ و در اينجا تعبداً
مگويد در واقع اين اماره حجيت ندارد، با اين حال بويد نه، اين اماره حجت شرع است، با اين که استصحاب عدم حجيت
جاري شد، به اين اماره به عنوان حجت شرع عمل کرد، اين مشود تشريع و ادخال ما ليس من الدين ف الدين است. نتيجه

اين م‌شود که ما با استصحاب در اينجا به حرمت تشريعيه م‌رسيم، اما بدون استصحاب به حرمت تشريعيه نم‌رسيم.

رانفاضل لن ه العظمبيان کلام مرحوم آيت ال

اينجا نتها‌ى در كلمات والد ما (رض) در صفحه 208 از جلد 10 سيري كامل در اصول فقه وجود دارد که آن را نيز عرض
کنيم. ايشان فرمودند ما با اين بيان اصلا م‌آييم بين كلام مرحوم شيخ و كلام مرحوم آخوند جمع م‌كنيم؛ مرحوم شيخ مسئله را

روى حرمت  قول به غير علم برده است و فرق بين قبل و بعد از استصحاب نيست و بعد از استصحاب نيز اين اثر ـ حرمت
عمل و قول به غير علم ـ باز موجود است؛ اما اگر حرمت تشريعيه را بخواهيم بوييم، در اينجا قبل از استصحاب حرمت
تشريعيه نيست و بله بعد از استصحاب اين حرمت مآيد و خود مرحوم شيخ نيز اين را قبول مکند؛ لذا، م‌فرمايد: ما

م‌توانيم يك جمع را بين نظر مرحوم شيخ و نظر مرحوم آخوند بوييم، و آن اين كه مرحوم شيخ عدم جريان استصحاب را
براي اين فرموده كه همه محورها را روى حرمت قول به غير علم بردند؛ اما اگر مسئله را روى حرمت تشريعيه ببريم، بين اينها

فرق است.

خلاصه بحث

پس، حق در مسئله نظريه مبارك امام (رض) شد و نتيجه اين که مرحوم آخوند، مرحوم آقاى خوئ، مرحوم امام همه قائل
هستند به اينه استصحاب در اينجا جريان پيدا م‌كند؛ در گذشته نيز هنام ايراد اشال به کلام مرحوم نائين بيان کرديم که

ايشان بين قول به غير علم و مسئله تشريع خلط كردهاند و مرحوم امام نيز به اين معنا تصريح فرموده‌اند. اين بحث هم بحمد اله
تمام شد؛ فردا بحث به مناسبت سالروز شهادت امام سجاد(ع) تعطيل است؛ انشاءاله روز دوشنبه بحث حجيت ظواهر را شروع

م‌كنيم. 


