
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۰۸ بهمن ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 41 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اشال بر کلام مرحوم نائين در باب قبح تشريع اسناد

نسبت به فرمايش مرحوم محقق نائين ملاحظهاي به ذهن م‌رسد؛ و آن اين که ايشان فرمودند ملاك در باب قبح تشريع اسناد در
موردى است كه انسان نم‌داند شارع چنين چيزى را فرموده است يا نه؛ و بيان كردند تشريع عبارت است از: اسناد ما لا يعلم

صدوره من الشارع ال الشارع ، تشريع اسناد دادن چيزي است که انسان نمداند از شارع صادر شده است، هرچند که در
واقع شارع آن را فرموده باشد؛ زيرا، ملاك در باب قبح تشريع، عدم العلم است. و در اين مورد نيز عدم العلم وجود دارد. اما

اشال اول، اين است که بيان ايشان اولا با خود ادلهاي كه در باب تشريع وجود دارد، سازگار نيست؛ چون ادله‌ى اربعه‌اى كه
َلع ما مَذِنَ لا هالا اين بود كه قُل آنها را پذيرفته‌اند و دليل قرآن كند مرحوم نائين‌مرحوم شيخ در رسائل براى تشريع اقامه م
اله تَفْتَرونَ يعن از آيه شريفه استفاده م‌شود كه ملاك در باب تشريع افترا است. افترا در موردى است كه واقعاً شارع مطلب
را نفرموده باشد و چيزى را صادر نرده باشد. بنابراين، اگر در جاي اسنادى به شارع و دين داده شود و اسناد دهنده نمداند

که شارع اين مطلب را فرموده است يا نه، و به حسب واقع شارع اين را فرموده باشد، دير عنوان افترا ندارد. بله، ما عنوان
ديرى بنام قول بغير علم داريم که اين نيز حرام است و در روايات نيز وارد شده است؛ اما قول به غير علم اعم از مسئله تشريع

است.

بنابراين، اين بيان مرحوم نائين اولا با خود ادله تشريع سازگارى ندارد. در مورد روايت اقسام قضات نيز که ي دسته از
قضات که اهل آتش هستند، کسان هستند که بدون علم به حق قضاوت مکنند، در اينجا نيز اگر ما باشيم و اين دليل، معنايش
اين است كه تمام الملاك عدم العلم است. به عبارت دير، اگر كس اشال كند كه اين دليل رواي کاري به واقع ندارد و بله

مگويد حت اگر قضاوت اين قاض مطابق با واقع هم در بيايد، باز اهل آتش است به خاطر اين که ملاك عبارت از عدم العلم
است. در اينجا، به نظر ما، بايد بوييم در باب قضاء خصوصيت وجود دارد؛ يعن اگر ما از عنوان قضاء الغاي خصوصيت

کنيم و بوئيم شامل هر چيزي مشود که بدون علم اسناد داده شود، در اين صورت دليل براى حرمت تشريع واقع م‌شود؛ اما
اگر كس بيايد بويد اين روايت در مورد قضاء واقع شده است  و ما نمتوانيم از آن به خاطر اهميت موضوع قضاوت الغاي
خصوصيت کنيم، دير اين روايت نمتواند به عنوان شاهد براي قبح تشريع باشد. پس ما سه عنوان داريم؛ ي قول بلا علم که

جايز نيست، م‌خواهد در امور شرع باشد يا امور غيرشرع؛ قول بدون علم نه شده است. دوم قضاى بدون علم است که
اين نيز حرام است؛ و سوم عنوان تشريع است که بايد به گونهاي باشد كه از مصاديق افترا و کذب واقع شود.

اشال دوم اين كه: تعجب اين است كه خود مرحوم نائين در بعض از تعابير مسئله تشريع را از مصاديق كذب قرار داده
آيد؛ كذب جاي‌است؛ و در اين صورت، مجرد عدم العلم و اين كه انسان چيزى را بدون علم به شارع اسناد دهد، كذب لازم نم
است كه شارع هم آن مطلب را نفرموده باشد؛ اما جاي كه عدم العلم باشد و در واقع نيز شارع آن مطلب را فرموده باشد، دير

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=59
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=59
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=59


افترا نيست. اگر مجتهدى خداي ناکرده بدون علم گفت نماز جمعه واجب است و بعد معلوم شود که در واقع نيز واجب بوده
است، دير اين تشريع نيست. لذا، در بعض از تعابير م‌گويند تشريع ادخال ما ليس من الدين ف الدين است؛ يعن تشريع

عبارت است از اين که انسان چيزي را که به حسب واقع از دين نيست در دين داخل کند، اما چيزى كه واقعاً در دين هست و
شخص بدون علم و صدفة آن را به شارع اسناد دهد، دير تشريع نيست.

اشال سوم كه داريم در مورد تقسيم است كه ايشان بيان كردند و فرمودند حم عقل بر دو نوع است، طريق و غيرطريق؛
كند؛ جاي‌م به اجتناب مكه موضوع ضرر واقعاً موجود است، عقل ح در باب ضرر، جاي كند، مثلا‌م معقل به دو مناط ح

هم كه انسان احتمال ضرر م‌دهد و ايمن از ضرر نيست نيز عقل حم به قبح اقدام عل ما لا يؤمن من الضرر م‌دهد که اسم
اين را حم عقل طريق گذاشتند. و به عبارت دير، در باب ضرر فرمودند عقل داراى دو حم است به دو مناط است. به نظر

م‌رسد اين فرمايش هم فرمايش تام نيست. در جاي كه شخص احتمال وجود ضرر م‌دهد، اگر اقدام كرد و واقعاً هم ضررى
نداشت، اينجا كار قبيح را مرتب نشده است. و حال آن که لازمه فرمايش مرحوم نائين اين است که در اين مورد نيز عقل

حم به قبح داشته باشد که چنين نيست. حالا ما نم‌خواهيم خيل وارد اين بحث شويم؛ چون، بحث ملاكات احام عقليه را در
بحث حسن و قبح عقل در سال گذشته به صورت مفصل طرح و بيان کرديم و خواستيم که در اينجا اشاره‌اى داشته باشيم. تا

اينجا نتيجه بحث اين شد كه اگر شك كنيم كه يك امارهى ظن حجيت دارد يا حجيت ندارد؟ همين مقدار که نتوانيم آن را به
شارع اسناد دهيم، کاف است براي اينه بوييم حجيت در اينجا وجود ندارد. و ما تفسير حجيت به اسناد ال الشارع را پذيرفتيم
و اشالات وارد بر آن را نيز پاسخ داديم. البته روى بيان مرحوم آخوند ـ تفسير حجيت به منجزيت و معذريت ـ هم گفتيم که اين

الشارع مانعة الجمع نيست. زيرا، منجزيت و معذريت در جاي نيز صحيح است و تفسير ايشان با تفسير حجيت به اسناد ال
است كه انسان علم داشته باشد.

بررس استصحاب عدم حجيت در موارد ش در حجيت

حوم آخوند به همين مقدار بحث را تمام مکند؛ اما مرحوم شيخ مطلب را در كتاب رسائل بيان مکند که مرحوم آخوند نيز در
حاشيه رسائل آن را دنبال كرده و بعد هم ديران مثل مرحوم نائين و مرحوم خوئ و مرحوم امام نيز آن را عنوان فرمودند؛ و
آن  اين است كه آيا وقت شك در حجيت و عدم حجيت داريم، م‌توانيم استصحاب عدم حجيت را جارى كنيم يا نه؟ نظير اين

كه در باب اشتغال و قاعده اشتغال، برخ م‌گويند اگر يك تليف مسلم بر ذمه شماست و شما آمديد عمل را انجام داديد و
نم‌دانيد که با اين عمل ذمهتان برى م‌شود يا نه، اشتغال ذمه را استصحاب ‌كنيد. حال، آيا در مانحن فيه اگر اماره‌اى ظنيه و

غير علميه داريم و نم‌دانيم که شارع آن را حجت قرار داده يا نه، م‌توانيم استصحاب عدم حجيت را جارى كنيم؟ مرحوم شيخ
در كتاب رسائل در جريان اين استصحاب اشال کرده و فرموده‌اند اين استصحاب در اينجا جريان ندارد. بيان مرحوم شيخ

اين است كه م‌فرمايند: براى حرمت عمل به دليل ظن همين مقدار كه شك داريم و علم نداريم كه شارع آن را حجت قرار داده
است، کفايت مکند. مرحوم شيخ م‌فرمايد استصحاب در جاي جريان دارد كه بر خود اين حجيت اثرى بار شود، و در اينجا،

بر خود حجيت اثرى بار نم‌شود؛ اينجا آن اثر عبارت از حرمة العمل بالظن است که بر عدم العلم بار م‌شود و نه بر خود
حجيت. به تعبير روشنتر مرحوم شيخ م‌فرمايد حجيت از حوادث است؛ شما وقت شك م‌كنيد شارع اين دليل ظن را حجت

قرار داده يا نه، يعن شك م‌كنيد که اين حادث حدث أم لا، اين حادث وقع أم لا، آيا اين حجيت براى اين دليل واقع شد يا نه؟

م‌گوييد استصحاب م‌كنيم عدم اين حادث را؛ ايشان م‌فرمايد اين کار از نظر اركان استصحاب مشل ندارد، لن شرط
دير را ندارد که استصحاب در جاي جريان دارد كه بر اين حادث اثرى بار شود و در مانحن فيه اثر ـ حرمت عمل به ظن ـ بر

اين حادث بار نمشود و بله بر عدم العلم به اين حادث بار مشود. يعن همين كه علم نداريم به حجيت، همين كه شك در
حجيت داريم، حرمة العمل بالظن مترتب مشود. لذا، مرحوم شيخ با جريان استصحاب در كتاب رسائل مخالفت كرده و



فرموده‌اند: در باب اشتغال هم همينطور است؛ چرا که در اشتغال نيز عدم العلم بالفراغ براي اشتغال به ذمه کاف است. بيان
مرحوم آخوند: ايشان در حاشيه رسائل از مرحوم شيخ دو جواب مدهد؛ جواب اول اين که: حجيت و عدم حجيت از احام
شرعيه است و دير نياز نداريم به اينه چه اثرى بر آن مترتب م‌شود. به عبارت دير، مرحوم آخوند م‌فرمايند: بله، شما در
باب استصحاب م‌گوييد مستصحب يا بايد حم من الاحام الشرعيه باشد و يا موضوع باشد که ي اثر شرع بر آن بار
ليفم تام شرعيه است، مثل وجوب الصلاة؛ منتها وجوب صلاة يك حم من الاحگوييم حجيت ح‌شود؛ و ما در اينجا م

است و حجيت يك حم وضع است. در ساير احام شرعيه، اگر م‌خواهيد وجوب نماز جمعه را استصحاب كنيد، آيا
.ر كارى به ترتب اثر نداريم؛ در اينجا هم کاري به ترتب اثر نداريم. اين اولاشود؟ دي‌گوييد بر اين وجوب چه اثرى مترتب مم

الاست که اثرش حرمة العمل بالظن است؛ اما چه اش م نيست و موضوعوئيم حجيت حو جواب دوم اين كه سلّمنا كه ب
دارد كه بوييم همانطورى كه بر عدم حجيت بحسب الواقع حرمة العمل بالظن مترتب م‌شود، بر عدم حجيت به نحو

استصحاب نيز حرمة العمل بالظن مترتب م‌شود؟. تعبيرى كه در حاشيه رسائل دارند اين است كه شما م‌فرماييد حرمة العمل
بالظن اثر است و به استصحاب اشال م‌كنيد که اين فقط موضوعش عدم علم به حجيت واقعيه است يا اين عدم العلم را

برداريم و جايش ش در حجيت واقعيه بذاريم، بوييد تا در حجيت واقعيه شك پيدا كرديم حرمة العمل بالظن م‌آيد؛ ايشان
م‌فرمايد چه اشال دارد که حرمة العمل بالظن، هم، اثر براى اين شك باشد و هم اثر براى عدم حجيت واقعيه باشد؟. توضيح

آن که وقت م‌گوييم اين دليل ظن و اماره يك زمان حجت نبوده حالا هم عدم حجيت را استصحاب م‌كنيم؛ استصحاب براى
ما عنوان محرزيت را دارد، يعن با استصحاب الآن مگوييم اين اماره حجيت واقعيه ندارد. م‌فرمايند همانطورى كه با

استصحاب م‌گوييم حجيت واقعيه نيست و نتيجه‌اش حرمة العمل به دليل ظن است، جاي هم كه فقط شك وجود دارد يا عدم
العلم است نيز م‌گوييم حرمة العمل بالظن مترتب است.

به عبارت دير، مرحوم شيخ خواستند بفرمايند در جريان اين اثر ـ يعن در حرمة العمل بالظن ـ مجرد شك كاف است و دير 
نيازى به استصحاب نيست، اما مرحوم آخوند مفرمايد مانع ندارد که علاوه بر اين، حرمة العمل بالظن، بر عدم حجيت

استصحاب هم مترتب شود؛ يعن با استصحاب، عدم حجيت در واقع را احراز کنيم و بوئيم حرمة العمل بالظن بر اين نيز
مترتب م‌شود. يعن يك اثر است که براي رسيدن به آن دو راه داريم. اين بود اشالات مرحوم آخوند بر کلام مرحوم شيخ

انصاري، آقايان نظريه مرحوم نائين در صفحه 126 از جلد سوم فوائد الاصول را ببينند که ايشان بر مرحوم آخوند اشال کرده
و هر دو جواب ايشان را رد مکند و از عبارات مرحوم آقاي خوئ نيز استفاده مشود که اين کلام استادشان را قبول ندارند؛

همچنين در نهايت نظريه مرحوم امام را ان شاء اله بيان م‌كنيم. 


