
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۰۵ خرداد ۱۳۸۳

اوامر ، نسخ الوجوب
جلسه 95 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

عرض كرديم كه براي تحقيق در اين مطلب بايد اشاره اي به مبان مختلف در حقيقت وجوب بشود، گفتيم اگر وجوب را يك
مجعول شرع بدانيم و بسيط بدانيم، اين را بحثش را ديروز عنوان كرديم.

اگر وجوب را مجعول شرع بدانيم اما مركب بدانيم، بوييم وجوب يك مفهوم بسيط نيست، يك مفهوم است مركب از دو جزء
طلب الفعل مع المنع من الترك اينجا هم بايد ي از اين دو راه كه عنوان م كنيم اگر ي از اين دو راه صحيح باشد ما به

نتيجه م رسيم يعن به اين نتيجه م رسيم كه بعد از آن كه ناسخ آمد جواز بالمعن الاعم باق م ماند:
راه اول اينه ما بياييم اين مساله را مبتن كنيم بر يك قاعدة فلسف و آن قاعده اين است كه با ارتفاع فصل بوييم جنس در

ضمن ي از فصول دير باق م ماند قائل شويم به بقاء الجنس مع ارتفاع الفصل، اگر فصل زائل شد و از بين رفت اما جنس
باق م ماند ما نحن فيه را ي از مصاديق اين قاعدة فلسفيه قرار بدهيم.

اشال

اين راه دچار اشال و مناقشه است، و اشالش هم اين است كه اولا اين بحث كه در فلسفه عنوان شده اين مربوط به مركبات
حقيقة خارجيه است يعن اگر در عالم خارج، حيوان در ضمن يك فصل كه مربوط به انسان هست محقق شد اگر آن فصل از

بين رفت اين حيوان در ضمن فصل دير بايد موجود باشد.

 در فلسفه كه م گويند جنس مع ارتفاع الفصل باق م ماند در ضمن ي از فصول دير اين مربوط به مركبات حقيقيه
خارجيه است و ما وجوب را اگر هم مركب بدانيم يك مركب تحليل م دانيم يعن عقل م آيد اين الزام را تحليل م كند به دو

تا عنوان، ي طلب الفعل و دوم منع من الترك.

اشال مرحوم خوئ: اينجا يك اشال مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) در محاضرات دارند و آن اين است كه فرمودند با قطع
نظر از اين اشال كه اين قاعدة فلسفيه مربوط به مركبات حقيقية خارجيه است و ما نحن فيه يك مركب خارج كه نيست،

فرمودند با قطع نظر از اين اشال اصلا بين ما نحن فيه و آن مساله از نظر اصل نزاع و جهت نزاع فرق وجود دارد در آن مسالة
فلسفيه بحث در امان عقل است، يعن آيا با ارتفاع فصل عقلا امان دارد جنس باق بماند يا نه؟ اما در ما نحن فيه بحث در
امان نيست، بحث در وقوع و عدم وقوع خارج است، يعن آيا بعد از آن كه ناسخ آمد جواز باق م ماند  در عالم خارج يا

باق نم ماند. 

نظر استاد محترم

اين اشال ايشان به نظر م رسد كه وارد نباشد، براي اينه خوب بالاخره وقوع و عدم وقوع فرع بر امان و عدم امان است

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ما اول بايد بياييم اثبات كنيم كه آيا با ارتفاع فصل عقلا امان بقاء جواز وجود دارد يا نه بعد اگر امان عقليش را اثبات كرديم
بوييم بله در اينجا هم به اين دليل در مقام اثبات واقع شده، پس اشال همان اشال اول است كه آمديم بيان كرديم، نتيجه اين

م شود كه اين راه، راه باطل است.
راه دوم اين است كه بياييم از اين قاعده وارد بشويم بوييم همانطوري كه دلالت التزاميه در حجيت تابع دلالت مطابق نيست،
است اما در حجيت دلالت تضمن هم ولو در وجود تابع دلالت مطابق ذا دلالت تضمنالبته روي قول عده اي از اصوليين ه
از بين برود، حجيت او از بين برود اما دلالت تضمن ن است در يك جا دلالت مطابقمم نيست، يعن هم تابع دلالت مطابق

باق بماند.

 در اينجا داريم روي اين مبنا كه وجوب يك مجعول شرع مركب است، مركب است از طلب الفعل مع المنع من الترك دليل
ناسخ كه م آيد اين مجموع را از بين م برد نه جميع اجزاء را، دليل ناسخ م گويد اين مجموع من حيث المجموع كه عبارت
از الزام است، اين بايد منتف بشود، انتفائش هم به اين است كه آن منع من الترك از بين برود، اما آن جنس كه عبارت از طلب

الفعل باشد، آن باق م ماند اينجا ما به دلالت تضمنيه ميوييم وجوب به دلالت التضمنيه دلالت دارد بر طلب الفعل.

الان هم كه دلالت مطابق از حجيت ساقط شد به وسيلة دليل ناسخ اما اين دلالت تضمن به قوت خودش باق بماند.
ظاهراً بر اين راه مناقشه اي نم شود وارد كرد، اگر وجوب را مجعول شرع مركب دانستيم اين يك، و قائل شديم دلالت

تضمنيه در حجيت تابع دلالت مطابق نيست، با اين دو تا مبنا بايد بوييم بعد از آن كه وجوب نسخ شد، آنچه كه باق م ماند
جواز بالمعن الاعم است حت ديروز كه بحث دلالت التزام را مطرح م كرديم چه بسا بوييم در اينجا آنچه كه باق م ماند
يعن روي قول دلالت تضمن جواز بالمعن الاعم ف ضمن الاستحباب است، چون وجوب دلالت دارد بر جواز رجحان و مع
المنع من الترك خوب بعد از آن كه دليل ناسخ آمد منع من الترك را از بين برد آنچه كه باق م ماند جواز در ضمن رجحان

است، لذا روي اين مبنا ما م توانيم بوييم جواز باق است و ظاهراً روي اين مبنا كه مركب باشد و دلالت تضمنيه هم بوييم
در حجيت تابع دلالت مطابق نيست، اينجا جواز باق م ماند. 

روي نظرية مشهور كه وجوب را مدلول لفظ م تا اينجا دو تا مبنا يعن آييم سراغ مبناي مرحوم نائين م :مبناي مرحوم نائين
كرديم، روي نظرية نائين دانستند حالا اما روي قول بساطت و اما روي قول مركب بودن بررس م دانند، مجعول شرع

چطور؟

 مرحوم نائين و من تبع نائين قائل هستند به اينه اصلا وجوب، حرمت، استحباب، كراهت اينها هيچدام مدلول لفظ نيستند،
صيغة افعل مدلولش عبارت از طلب است، همين مقدار. اما وقت كه عقل يا عقلاء م بينند كه مول كنار اين افعل اجازة ترك
نداد ترخيص در ترك نداد، عقل م گويد پس در اينجا مول ارادة طلب لزوم كرده، اگر ديد مول كنار اين طلبش ترخيص در

ترك داد، عقل م گويد مول اينجا ارادة طلب استحباب كرده، وجوب و استحباب را عقل م فهمد اين مدلول براي لفظ نيست.

نيست اينجا برخ مجعول شرع آمد گفت وجوب مدلول براي لفظ نيست، و اصلا خوب حالا روي اين نظريه چطور؟ اگر كس
فرموده اند كه نتيجة اين نظريه اين است كه بياييم اينطور بوييم، بوييم وجوب را عقل م فهمد، پس شارع چه كرده در اينجا؟
اما اين عقل كشف از اين م ،شود يك عنوان انتزاع فهمد تقريباً وجوب م آيد وجوب را م افعل گفت، عقل م شارع وقت
كند كه شارع اعتبار كرده، شارع با صيغة افعل اعتبار كرده اين فعل را عل ذمه الملف دليل ناسخ كه م آيد اين اعتبار را از
بين م برد، اين اعتبار دير يك امري است بسيط است، اعتبار دير از ابسط بسائط است، دير ما بسيط تر از امور اعتباري

چيزي نداريم، امرش دائر مدار وجود و عدم است يا هست يا نيست، نم شود بوييم كه آقا يك جزئش هست يك جزئش نيست،
لذا كسان مثل مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) فرمودند روي نظرية مرحوم نائين كه ما وجوب را مجعول شرع ندانيم بوييم
شارع با صيغة افعل يك اعتباري كرده، اين اعتبار جنس و فصل ندارد، اگر جنس و فصل نداشت نتيجه اين م شود كه بعد از

آن كه ناسخ آمد چيزي باق نميماند. م خواهيم ببينيم آيا اين فرمايش فرمايش درست است يا نه؟ 



نظر استاد محترم

به نظر م رسد كه دو تا مناقشه به اين فرمايش وارد باشد، مناقشة اول اين است كه خوب حالا ما اگر گفتيم وجوب مدلول لفظ
نيست، مجعول شرع نيست، آنچه كه شارع و متلم انجام داده اعتبار است، درست است، م گوييد اعتبار جنس و فصل

ندارد اين هم درست است، اما اگر كس بيايد بويد كه در آنجاي كه عقل وجوب را انتزاع م كند عقل كشف از دو تا اعتبار
م كند، عقل م گويد اين مول اول اعتبار كرده كه اين عمل بر ذمة ملف باشد اين يك، دوم اعتبار كرده عدم رخصت در ترك
را، خوب دليل ناسخ م آيد اين اعتبار دوم را از بين م برد ما دنبال جنس و فصل فلسف و ماده و صورت منطق كه نيستيم

در اينجا خوب بله اعتبار ف غايت البساطه لا جنس له و لا فصل له اينها همه درست، اما اگر گفتيم عقل م آيد در احام
لزوميه كشف از دو تا اعتبار مول م كند، اينجا چ م فرماييد شما؟ بعد از آن كه دليل ناسخ آمد اعتبار اول از بين م رود

اما اعتبار دوم باق است اين يك بيان براي مناقشه. اين مناقشة اول.

مناقشة دوم روي همين بيان خودتان وارد م شويم م گوييم آقا شما م گوييد عقل كشف از وجوب م كند و حم وجوب
م كند، م گوييم چرا؟ به چه ملاك؟ م گوييد به اين ملاك عقل م گويد چون مول ترخيص در ترك نداد اينجا وجوب در

كار است، خوب دليل ناسخ م آيد جاي ترخيص م نشيند، دليل ناسخ م آيد م گويد«انت مرخص ف الترك» بخواهيد ترك
رسد كه روي نظرية مرحوم محقق نائين بماند، بنابراين به نظر م ندارد، پس بايد آن جواز كه اعتبار اول است باق كنيد مانع
اينه مرحوم آقاي خوئ(قدس سره) به ضرس قاطع فرمودند بعد از آمدن ناسخ لا يبق الجواز اين فرمايش فرمايش تام نيست.

.اين هم روي مبناي مرحوم نائين

جمع بندي

م ه آيا جواز باقنيست، و همچنين مقام دوم در اين بقاء جواز بحث ان عقلخوب تا اينجا ما به اين نتيجه رسيديم كه در ام
ه جواز باقدليل داريم بر اين ه مركب باشد، و همچنين روي قول مرحوم نائينماند يا نه؟ ما عرض كرديم بله، روي قول به اين

م ماند.

بيان مرحوم امام: اينجا فقط يك نتة دقيق در فرمايشات امام(رض) در كتاب مناهج در جلد دوم در صفحة  80 به بعد، آنجا يك
نته اي فرمودند امام و آن اين است كه اگر آمديم مثلا وجوب را مثلا گفتيم مركب از دو تا اعتبار يا سه تا اعتبار است، يا گفتيم
مجعول شرع است كه اين مجعول شرع خودش مركب از سه عنوان است، اگر احدالعناوين از بين رفت، اگر احد الاعتبارات

زائل شد، بقية اعتبارات هم بايد از بين برود، براي اينه بين اينها جنبة طوليت مطرح است، يعن چه؟

يعن وقت اگر مول آمد گفت افعل، عقل آمد ارادة لزوميه را كشف كرد، كشف ارادة لزوميه سبب م شود كشف رجحان بشود
يعن ما وقت م بينيم مول ارادة لزوميه كرده خود اين ارادة لزوميه كاشف از رجحان است، رجحان كاشف از جواز است،

اينها به نحو طول است، اگر به نحو طول بود، شما وقت آمديد گفتيد آقا ناسخ آمد گفت اين ارادة لزوميه منسوخ و از بين رفت
دير ما چيزي كه بخواهد كاشف از رجحان باشد، چيزي كه بخواهد كاشف از جواز باشد نداريم، اينها به صورت طول در

اينجا مطرح هستند، لذا فرمودند اگر ناسخ آمد ارادة لزوميه را نسخ كرد اين سبب م شود بوييم آقا دير نه جوازي در اينجا در
كار است نه رجحان در كار است چون آن جواز و رجحان منشف به اين كاشف بودند يعن به ارادة لزوميه، حالا ارادة لزوميه

از بين رفته. 

نظر استاد محترم

اين فرمايش امام در صورت قابل قبول است كه اين رابطه، رابطه هاي عل و معلول باشد، اگر گفتيم ارادة لزوميه معلول است
يا علت براي رجحان است، اگر رابطة بين اينها رابطة عليت باشد اگر احد الطرفين از بين رفت طرف دير هم از بين م رود.

اما اينجا مجرد كاشفيت است، مجرد كاشفيت ولو در طول هم، هم باشد.



عقل كاشف از ارادة لزوميه، ارادة لزوميه كاشف است از رجحان. رجحان كاشف از جواز است، مجرد كاشفيت بدون اينه
ارتباط ارتباط عل و معلول باشد، اينجا سبب نم شود كه بوييم اگر ارادة لزوميه منسوخ شد آن جواز و آن رجحان هم منسوخ
شده باشد، بنابراين اين بيان هم كه ما بياييم از راه طوليت بخواهيم وارد بشويم اين بيان هم بيان تام نيست،  نتيجه گرفتيم ما كه

اگر ناسخ آمد و وجوب نسخ شد، اينجا جواز باق م ماند.

مقتضاي اصل عمل: حالا آخرين قسمت بحث اين است كه مقتضاي اصل عمل چيست؟ اگر گفتيم آقا ما نم توانيم از دليل
ناسخ يا دليل منسوخ استفاده كنيم كه آيا جواز باق م ماند يا نه؟ آيا م توانيم بياييم از راه استصحاب وارد بشويم بوييم آقا

اين شيئ كه واجب بود اين شء  قبل از آن كه نسخ بشود كان جائزاً بالجواز بالمعن الاعم. بعد از آن كه دليل ناسخ آمد و
اصل الزام و وجوب از بين رفت، آيا جواز بالمعن الاعم از بين م رود يا نه، استصحاب كنيم بقائش را، آيا اين استصحاب در

اينجا جريان دارد، يا ندارد.

بيان مرحوم آخوند

قسم ثالث را بپذيرد، استصحاب كل استصحاب كل ر كسمرحوم آخوند در كفايه فرمودند اين استصحاب جريان ندارد م
قسم ثالث كه در تنبيه سوم از تنبيهات استصحاب كفايه آمده اين است كه اگر يقين داريم به حدوث يك كل در ضمن ي از
افرادش، يقين داريم مطلق حيوان در ضمن انسان موجود بوده، الان يقين داريم به اينه آن فرد مرتفع شده و شك م كنيم آن
كل در ضمن فرد دير موجود شده يا نه اينجا محل خلاف است بعض ها م گويند آن كل را م توانيم استصحاب بنيم،

اكثر م گويند استصحاب كل قسم ثالث جريان ندارد. از جمله خود مرحوم آخوند. مرحوم آخوند م فرمايند اين استصحاب
جريان ندارد چون از موارد استصحاب كل قسم ثالث است.

اشال مرحوم امام: در كلام امام(رض) يك اشال دير و در كلام مرحوم آقاي خوئ هم يك اشال دير وارد شده پس تا اينجا
يك اشال كه اين اشال اشال مبناي است يعن چون استصحاب كل قسم ثالث جريان ندارد،اين استصحاب جاري نيست،
اشال كه امام فرمودند، فرمودند ولو ما بوييم استصحاب كل قسم ثالث جاري است اما اين استصحاب اشالش اين است

كه ما گفتيم و همه گفتند از شرائط استصحاب اين است كه مستصحب يا موضوع براي حم شرع باشد، يا خودش مجعول
شرع باشد، اما در اينجا هيچدام از اينها نيست، مستصحب شما جواز بالمعن الاعم است جواز بالمعن الاعم موضوع براي
كدام حم شرع است؟ و همچنين جواز بالمعن الاعم خودش به نفسه مجعول شرع نيست. ما احام ما احام خمسه است،

احام سته كه نيست، بوييم آقا پنج تا حم داريم ي هم حم ششم بنام جواز بالمعن الاعم لذا م فرمايند كه چون
مستصحب داراي اثر شرع نيست و همچنين مجعول شرع نيست اين استصحاب جريان ندارد. 

ال مرحوم خوئاش

است، م ال مبنايدارند كه در كتاب محاضرات هست، ايشان فرمودند كه باز اين هم اش كه مرحوم آقاي خوئ الاما اش
فرمايند اين از قبيل استصحاب جاري در احام كليه است، و اساساً ما استصحاب جاري در  احام كليه را قبول نداريم. 

نظر استاد محترم

خوب اشال اول مبناي است، كه بايد روي كل قسم ثالث بحث كرد، اشال امام(رض) وارد است، اشال سوم هم كه مرحوم
آقاي خوئ كردند اين هم اشال اشال مبناي است يعن خيل ها استصحاب را در احام كليه جاري م دانند.

اما تمام اين اشالات بر فرض است كه ما بخواهييم بياييم جواز بالمعن الاعم را به عنوان يك حم وجودي استصحاب كنيم،
اما اگر ما همان حرف كه در مدلول التزام زديم گفتيم آقا وجوب به دلالت التزاميه دلالت بر عدم حرمت كه دارد، عدم حرمت

هم همان جواز بالمعن الاعم است خوب چه اشال دارد حالا بياييم بعد از آن كه دليل ناسخ آمد عدم الحرمه را استصحاب



كنيم، بوييم اين عمل قبل از دليل ناسخ حرام نبود، حالا هم استصحاب م كنيم ما عدم الحرمه را، اگر ما مستصحب را عدم
الحرمه قرار داديم ظاهراً نه نياز به استصحاب كل قسم ثالث داريم نه استصحاب در احام كليه داريم نه آن اشال كه امام

فرمودند البته فقط اين استصحاب عدم الحرمه نياز به يك مبنا دارد و آن اين است كه استصحاب در احام در اعدام ازليه
جاري باشد. كه اين هم خودش محل خلاف است. اين بحث هم بحمداله تمام شد.


