
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۳۸۳

اوامر ، متعلق اوامر و نواه
جلسه 93 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

فرمايش مرحوم محقق نائين را ملاحظه فرموديد و كلام رسيد به ايرادي كه مرحوم محقق خوئ(قدس سره) بر ايشان وارد
كردند كه ديروز ناتمام ماند.

ال مرحوم خوئاش

مرحوم آقاي خوئ در اشال و مناقشة به استادشان فرمودند كه اين مشخصات و اين عوارض اين مقوم براي فرديت فرد
نيست، آنچه كه فرديت فرد را درست م كند، عبارت از خود وجود است، آنچه كه براي وجود تشخص ايجاد م كند ذات

وجود هست، به عبارت اخري، م فرمايند ما سه تا عنوان داريم: يك عنوان: عنوان طبيعت است، عنوان دوم: عنوان فرد و
مصداق است، عنوان سوم: عنوان مشخصات و عوارض است كه بر اين فرد عارض م شود. 

طبق اينه فرمودند كه هر وجودي مباين با وجود دير است، هر وجودي خودش جداي از وجود دير است، و به ذاته متشخص
از وجود دير است، اين چنين نيست كه ما بوييم وجود زيد در عالم خارج تشخصش با اين عوارض و مشخصات عرضيه

است، يعن زيد چندين سالة پسر فلان در اين شهر، اينچنين نيست كه ما بياييم بوييم اين مشخصات اين عوارض سبب
تشخص اين زيد شده، خود وجود زيد ذاتاً بوسيله خود وجودش تشخص دارد، و اين را در فلسفه اثبات كردند كه وجود به ذاته

تشخص دارد.

اينطور نيست كه ما بياييم بوييم اين انسان و طبيعت انسان كه در عالم خارج وجود پيدا كرد حالا بعد الوجود هم يك چيز
ديري م آيد اين وجود را متشخص م كند نه خود وجود با قطع نظر از اين عوارض، عوارض زمان و مان و اينها خود

وجود تشخص دارد و هر وجودي از وجود دير تباين دارد به ذاته نه اينه بوييم وجود زيد از وجود امر آن كه مميز بين
اينهاست و جدا كننده بين اينهاست، اين عوارض و مشخصات فرديه باشد، دليل هم كه اقامه م فرمايند اين است كه اين

مشخصات عرضيه اين عوارض اينها در رتبة متاخره از وجود هستند ولو از نظر خارج الان زيد كه موجود شده، همراه با اين
عوارض است.

قهراً اين عوارض را داراست ما زيد بدون اينه عنوان اينه مان خاص، زمان خاص باشد نداريم، اما اين عوارض ولو قهراً
الان با وجود زيد همراه هستند، اما در رتبة متاخره از وجود هستند و اگر در رتبة متاخره بودند نم توانند مشخص براي خود
اين وجود باشند و اصلا غير از مسالة تاخر رتب خود اين عوارض از يك مقولات ديري هستند و خودشان مصداق براي يك

تبايع ديري هستند.

 اينها خودشان يك وجود ديري هستند، و ما هم طبق آن قانون كه گفتيم كه وجود مشخص وجود دير نيست، بله هر وجودي
ذاتاً تشخص دارد، مثل اينه بوييم اين نمك سبب مثلا شوري آن نمك نشده، هر نم به ذاته عنوان شوري را دارد اينجا هم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


عوارض و مشخصات خودش مصداق است و فرد است براي يك طبايع دير و اين وجود نم تواند مشخص براي وجود دير
باشد.

آنوقت م فرمايند كه حالا اينها تعبيرات است كه ما براي توضيح عرض م كنيم اشتباه مرحوم نائين اين است كه آمدند مسالة
فرديت را با اين مشخصات و عوارض يسان تلق كردند يعن از نائين سوال كنيم فرد يعن چ؟ م فرمايد اين مشخصات و

اين عوارض در حاليه فرديت با خود وجود است، و همانطوري كه تشخص به ذات وجود است فرديت هم به ذات وجود است،
يعن قبل از آن كه بر اين وجود عوارض و مشخصات بار بشود و عارض او بشود، هم ما تشخص داريم و هم فرديت داريم، لذا

م فرمايند اصلا مسالة فرديت كاري به اين مشخصات و به اين عوارض ندارد، و مربوط به خود ذات وجود است.

لذا م فرمايند كه اين كه شما مرحوم نائين آمديد گفتيد كه اگر قائل بشويم به اينه اين غرض مول فقط به اين طبيعت تعلق
پيدا م كند و سرايت به اين مشخصات نم كند اينجا بايد بوييم امر به طبايع تعلق دارد، اما اگر سرايت به اين مشخصات

بند امر به افراد تعلق دارد، م فرمايند اين بيان، بيان تام نيست با همين توضيح كه عرض كرديم، البته باز يك مقداري كلام
را ادامه م دهند مرحوم آقاي خوئ م فرمايند بله، اين مشخصات و اين فرد يعن اين مشخصات و اين  وجود ما گفتيم اينها
گردد به آن بحث كه آيا متلازمان بايد متوافقان ف ر هستند، بر مديملازم با ي دو چيز است، اما چون از نظر وجود خارج

الحم باشند، يا اينه م فرمايند ما آمديم ثابت كرديم، ما هم بحثش را قبلا مفصل گفتيم اگر در ذهن شريفتان باشد به همين
نتيجه الان هم اكثر محققين رسيدند كه متلازمان لازم نيست كه متوافقان در حم باشد، متلازمان فقط بايد متخالفان در حم

نباشد، بخواهد ي واجب باشد، ي حرام باشد اين نم شود.

بيان استاد محترم

عرض م كنم كه كلام مرحوم نائين با كلام مرحوم آخوند خراسان در كفايه در يك جهت مشترك هستند و آن اين است كه هر
دو بزرگوار فرد را به معناي اين مشخصات و عوارض خارجيه آمدند عنوان كردند، و ملاحظه فرموديد مرحوم آقاي خوئ در رد

فرمودند فرديت به خود وجود است نه به مشخصات و عوارض. حالا اينجا نته اي كه ما م خواهيم عرض كنيم اين است كه
اين بحث كه در اصول مطرح است، كه آيا اوامر به طبايع تعلق دارد يا به افراد، ملاحظه فرموديد اين تصويرهاي كه تا اينجا

بيان كرديم كه الان رسيديم در بحث ديروز به تصوير پنجم كه مرحوم نائين بيان كرد، و اين بهترين تصوير براي اين نزاع است
كه كسان كه م گويند اوامر به طبايع تعلق دارد، مقصودشان عدم سرايت است.

 كسان كه م گويند اوامر به افراد تعلق دارد مقصودشان سرايت است، عرض ما اين است كه ولو در فلسفه و از ديدگاه
فلسف فرمايش مرحوم آقاي خوئ درست است و اصلا طبق اين بيان آنچه كه در نوع اذهان وجود دارد، شايد در خيل از تعابير

فلاسفه وجود دارد در اصول كه فراوان وجود دارد، وقت از اصول سوال م كنيم فرد يعن  چ؟

م گويد فرد يعن همين مشخصات همين  عوارض، اين يك مسامحه ای از ديد فلسف در آن هست فرديت يك مرحله اي است
قبل از مسالة مشخصات و قبل از مسالة عوارض، لين آنچه كه مهم است اين است كه اصول نظر به اين دقت فلسف ندارد
اصلا، اصول دارد اين اوامري كه از مولي حيم يا از مولي عرف صادر م شود يك متعلق دارد، م خواهد ببينيد آيا اين

متعلق فقط محصور در دايره طبيعت است، يا اينه نه از دائره طبيعت سرايت م كند و تجاوز م كند به مشخصات و عوارض
اينجا اصول وقت م گويد فرد مرادش آن فرد فلسف نيست.

فرد در اينجا منظور اين است، يعن و از ديد اصول همين مشخصات و همين عوارض از ديد عرف مرادش از اين فرد يعن 
اصول نم آيد بويد آقا اين نزاع كه داريم ما م كنيم اين فرد در اينجا همان فرد فلسف است و اين طبيعت در آنجا هم همان

طبيعت فلسف است حالا الان كه نظر امام را به دنبال اين نظر مرحوم نائين عرض م كنيم امام تصريح فرمودند كه تبايع و
كلمه طبيعت در اينجا مراد آن طبيعت و آن كل طبيع در فلسفه نيست، مراد يعن يك عنوان كل اين عنوان كل م تواند
عنوان طبيع هم باشد، مثل انسان، م شود يك عنوان اختراع هم باشد مثل صلاه كه صلاه يك مركب اختراع است، نه



خودش در خارج است، نه مصداق اين عنوان.

به عبارت اخري در اصول گاه اوقات م گويند ما يك كل و فرد داريم، يك كل و جزء داريم يك عنوان و معنون داريم، آنچه
كه در اينجاست اين است آيا اوامر به عناوين تعلق پيدا م كنند يا به معنونات تعلق پيدا م كنند؟ مقصود از طبيعت و مقصود

از فرد در اينجا آن اصطلاح خاص فلسف خودش نيست.

لذا ما در دفاع از مرحوم نائين و دفاع از مرحوم آخوند اينطور عرض م كنيم بايد در اينجا فرد را به همين مشخصات خارجيه
و همين عوارض خارجيه معنا بنيم كه از آن تعبير م كنيم به معنون از آن تعبير م كنيم به فرد اصول يا فرد عرف و مقصود

در اينجا فرد فلسف نيست به بيان آخر، بيان دير اين است كه ما دو جور تشخص داريم، يك تشخص بالذات داريم و يك
تشخص عرض و بالعرض داريم از نظر فلسف آنچه كه عنوان تشخص بالذات را دارد خود وجود است.

 اما همين وجود يك عوارض و يك مشخصات دارد از آن تعبير م كنيم به تشخص بالعرض اصول كه بحث م كند كه آيا
اوامر به افراد تعلق پيدا م كند مقصودش اين است كه آيا امر و دائره غرض مول  از طبيعت سرايت پيدا م كند به اين

مشخصات و اين تشخص بالعرض يا اينه به اين سرايت پيدا نم كند  لذا به نظر م رسد اين اشال دقيق فلسف مرحوم آقاي
خوئ ولو ف حد نفسه از ديد فلسف درست است اما اينجا باز خلط شده بين آن عنوان فرد اصول با عنوان فرد فلسف كما

اينه شاهد در بحث وضع عام موضوع له خاص شما وقت آنجا م گوييد خاص، خاص را باز معنا م كنند يعن همين
مشخصات همين عوارض در مقابل عام، يعن اگر يك تتبع شما بفرماييد در اصول، در اصول هر جا گفتند فرد از آن اراده

كردند اين مشخصات و اين عوارض خارجيه را. باق م ماند خوب اينجا ملاحظه فرموديد بهترين تعبير براي نزاع همين تعبير
مرحوم محقق نائين است. 

بيان مرحوم امام

بحث را ايشان هم بردند مثل مرحوم نائين ماند فرمايش امام، امام در مناهج  الوصول در جلد دوم در صفحة 65 اولا م باق
بيان در كار نيست؟ منته در كار هست يا سرايت روي مسالة سرايت و عدم سرايت فرمودند نزاع در اين است كه آيا سرايت

كه كردند دير مساله را نياوردند روي اين مشخصات و روي اين عوارض فرمودند ما معتقد هستيم كه اگر كس بيايد عام را و
كل را تصور كند وقت اين عنوان كل را تصور كرد افراد را هم اجمالا تصور م كند و لذا م فرمايد اصوليين در وضع عام،

را، و اين تصور معناي عام اجمالا كند معناي عام تصور م شوند كه وضع عام يعن موضوع له خاص از همين راه  وارد م
موجب تصور افراد م شود، نزاع را همينطور معنا كردند كه آيا وقت مول م گويد صل اين صل يعن ايجاد كن طبيعت و اين

عنوان كل را اگر گفتيم اوامر به تبايع تعلق پيدا م كند صل معنايش همين است.

دهند م ايجاد كن فرق صلاه را ايجاد مصداق صلاه را، آنوقت توضيح م يعن كند صل يا اگر گفتيم به افراد تعلق پيدا م
فرمايند اين فرد و مصداق آن است كه قبل از آن كه در عالم خارج هم موجود بشود تصور م شود قابل تصور است،

همانطوري كه خود طبيعت قبل از آن كه در عالم خارج موجود شود تصور م شود فرد هم قبل از آن كه در عالم خارج محقق
بشود تصور م شود مول فرد را تصور كرده، به عبد م گويد اين فردي را كه من تصور كردم تو در عالم خارج ايجاد بن.

اين بيان امام عرض كردم اساسش همان فرمايش مرحوم نائين است كه نزاع به اين برم گردد كه آيا سرايت در كار هست يا
سرايت در كار نيست، آيا مولاي كه فرموده صل اين از دائره طبيعت خارج نم شود يا اينه نه از دائره طبيعت خارج م شود

و سرايت به افراد پيدا م كند، لذا نم توانيم بوييم اين تصوير يك تصوري است مغاير با تصوير مرحوم نائين اين دو تا
روحش به يك معنا بر م گردد منته با يك اختلاف يسيري كه در اينجا وجود دارد ايشان دير مسالة مشخصات و عوارض را

نيامدند مطرح بنند و بياييند بويند كه اين مشخصات و عوارض مقصود از فرديت همين مشخصات و عوارض است.
خوب، حالا تا اينجا در اين دو سه روزه بحث در تصوير نزاع بود كه ظاهراً حدود شش تصوير ما ذكر كرديم ولو اينه تصوير

امام با تصوير مرحوم نائين چندان تفاوت اصل نداشت، تفاوت جوهري نداشت، حالا حق چيست؟



اين نزاع از آنهاي است كه خود تصوير نزاع خيل طول كشيد اما تحقيقش در ي دو سطر است، حالا اگر سوال كنند، بعد از
آن كه معلوم شد مراد از طبايع آن كل طبيع نيست، مراد از فرد آن فرد فلسف نيست، الان اگر يك اصول ببيند يك امري در

كتاب و سنت وارد شده، آيا بايد بوييم كه متعلق طبيعت است يا اينه نه از طبيعت هم به افراد سرايت م كند؟ 

در اينجا همه تقريباً نظرشان اين است كه اوامر و نواه به طبايع تعلق پيدا م كند آنچه كه غرض مولاست طبيعت است خوب
نم فرق ايجاد طبيعت است، براي مول فرمايند صل، با اين صل غرض مول م لفين نماز بخوانند وقتخواهد م م مول

كند اين نماز در اين قسمت اتاق خوانده بشود يا در آن قسمت اتاق اين خصوصيات فرديه دخيل در غرض مول نيست، حالا كه
دخيل در غرض مول نيست، محال است، اين نته را خوب دقت كنيد، محال است چيزي كه داخل در غرض نيست، داخل در
چه واقع شود؟متعلق واقع بشود،  ملازمة قطع وجود دارد، آن چيزي داخل در متعلق امر و نه است كه دخيل در غرض باشد
و چون فقط ايجاد طبيعت دخيل در غرض هست، اينجا دير ما م توانيم بوييم اوامر و نواي به طبايع تعلق پيدا م كند. بله.

 حالا اگر در يك موردي قرينه أي وجود داشت بر اينه غرض مول به افراد و مشخصات تعلق پيدا كرده، خوب آنجا دير بايد
بر طبق قرينه عمل كرد. اين هم بحث و تمام اللام در اين نزاع البته باز يك جزئيات ديري هم دارد كه آن به عهدة خود آقايان

مراجعه بفرمايند. فردا يك بحث ديري را عرض م كنيم.


