
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۰۲ خرداد ۱۳۸۳

اوامر ، متعلق اوامر و نواه
جلسه 92 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

عرض كرديم كه در اينه اين نزاع كه آيا اوامر به طبايع تعلق پيدا م كند يا به افراد در خود تصوير اين نزاع و اينه اين نزاع
مبتن بر چه چيزي هست، كلمات بزرگان مضطرب هست و مختلف. تا به حال چهار عنوان را در كلمات بزرگان عرض كرديم

و مورد بحث قرار داديم. 

بيان مرحوم نائين

عنوان پنجم در كلام مرحوم محقق نائين(قدس سره) وجود دارد. البته مرحوم نائين اين بحث را كه آيا اوامر به طبايع تعلق پيدا
كرده يا به افراد اين را به صورت مستقل در اصولشان عنوان نفرمودند، در بحث اجتماع امر و نه در بحث نواه آنجا اين را به

مناسبت اشاره فرمودند. 

در كتاب فوائد الاصول در جلد اول در صفحة 417 آنجا ايشان اول سه تا مطلب را بيان كردند و بعد آمدند اين نزاع را تصويرش
را ذكر كردند:

مطلب اول: م فرمايند: كسان كه اين نزاع را مبتن قرار دادند بر اينه آيا كل طبيع در عالم خارج موجود است يا موجود
نيست، م فرمايند اين حرف اشتباه است، براي اينه از كسان كه قائل هستند به اينه اوامر به افراد تعلق پيدا كرده در ميان

همين ها كسان هستند كه كل طبيع را در عالم خارج موجود م دانند يعن بر م گردد اين فرمايش ايشان به همان اشال كه
ما عرض كرديم، كه ملازمه اي ندارد بين اينه كس قائل شود به اينه كل طبيع در عالم خارج وجود دارد و حتماً بوييم
چنين شخص بايد بويد اوامر به طبايع تعلق پيدا م كند، هيچ ملازمه اي نيست، ممن است كل طبيع را در عالم خارج

موجود بداند اما بويد، اوامر به افراد تعلق دارد، اين يك مطلب.

مطلب دوم فرمودند كسان كه م گويند اوامر به افراد تعلق دارد مرادشان از اين فرد، فرد موجود مشخص در عالم خارج
نيست، براي اينه اين فرد موجود در عالم خارج، اگر متعلق امر باشد، اين طلب او م شود تحصيل حاصل، مرادشان اين فرد

مشخص در عالم خارج نيست، اين هم مطلب دوم.

مطلب سوم فرمودند كسان كه باز قائل هستند اوامر به افراد تعلق پيدا م كند، مقصودشان يك فرد به نحو بدليت و به نحو
تخيير شرع هم نيست، يعن اينه مول بيايد بويد اين طبيعت داراي افرادي دارد و اين افراد و خصوصيات اين افراد براي من

مطلوب است، عل سبيل البدليه، مثلا نماز يك طبيعت است. اين نماز افرادي دارد نماز در اين مان، نماز در مان دوم، نماز
در مان سوم اينهاي كه م گويند اوامر به افراد تعلق دارد، مقصودشان اين نيست كه شارع ي از اين افراد را عل سبيل

البدليه اراده كرده و تخيير بين اين افراد تخيير شرع باشد، تخيير م فرمايند حتماً تخيير عقل است، به عبارت اخري
همانطوري كه روي قول به طبايع يعن روي قول به تعلق اوامر به طبايع تخيير يك تخيير عقل است، وقت آمدند گفتند امر به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


طبيعت صلاه تعلق دارد، خوب شما عقلا مخير هستيد بين افراد هذا اگر آمدند گفتند اوامر به افراد تعلق دارد اينجا هم باز تخيير
تخير عقل است و مجال براي تخيير شرع به هيچ وجه نيست، اين سه تا مطلب را بيان م كنند.

سپس م فرمايند حالاي كه اين سه تا مطلب سه تا مطلب مسلم هست، ما بعد از اين سه تا مطلب م آييم تصوير نزاع را به يك
نحوي كه معقول است بيان م كنيم، م فرمايد كه طبيعت وقت كه در عالم خارج وجود پيدا م كند، اين همراه با يك عوارض

و مشخصات هست اين وجود خارج،   م فرمايد بحث در اين است.

كند يا تعلق پيدا م سوال كند كه مقصود از اين نزاع كه آيا اوامر به طبایع تعلق پيدا م از ما نائين فرمايد كس ان قلت: م
كند به افراد مقصود چيست؟

قلت: م گوييم مقصود از اين نزاع اين است كه كسان كه م گويند اوامر به طبايع تعلق پيدا م كند مقصودشان اين است كه
اين طلب از دايره اين طبيعت تجاوز نم كند، اين طلب از اين طبيعت به اين عوارض و اين مشخصات سرايت نم كند. اراده
فقط تعلق پيدا كرده است به خود طبيعت، آنچه كه مقصود مول هست خود طبيعت است، حت اين عوارض و مشخصات به

نحو تبع هم متعلق اراده نيستند، به طوري كه اگر فرض بنيم كه ملف بتواند در عالم خارج يك ماهيت و طبيعت را بدون اين
لف بتواند يك ماهيتند اگر فرض كنيم كه حالا فرض محال كه محال نيست، اگر فرض كنيم معوارض و مشخصات ايجاد ب
را بدون عوارض و مشخصات در عالم خارج ايجاد بند اگر آمد ايجاد كرد مطلوب مول را محقق كرده، پس روي قول به اينه
اوامر به طبايع تعلق پيدا كرده اين طبايع خودشان مطلوبيت دارند، خودشان متعلق اراده هستند و چيز ديري اصلا در كنار اين

اراده نشده، بله، وجود طبيعت هم چرا؟

چون طبيعت يعن به عنوان خودش كه بدون اينه وجود داشته باشد كه مطلوب نيست بايد طبيعت موجود بشود اما آن
عوارض و مشخصات كه همراه با وجود است او در دائره طلب و اراده اصلا نيست، حالا كسان كه م گويند اوامر به افراد

تعلق پيدا كرده، نه به طبيعت اينها مقصودشان اين است كه ولو به حسب ظاهر امر متعلق به طبيعت صلاه است اما اين اراده
از اين طبيعت تجاوز م كند و سرايت م كند به اين مشخصات خارجيه، اين عوارض و اين مشخصات خارجيه، اينها در دائره

غرض و در دائرة ارادة مول هستند ولو بالتبع.

 يعن به تبع اينه مول طبيعت را اراده كرده، به تبع او عوارض و مشخصات خارجية وجود اين طبيعت را هم مول اراده كرده
كسان كه م گويند اوامر به افراد تعلق پيدا م كند مقصودشان سرايت است، يعن اراده، طلب و غرض از خود طبيعت

سرايت م كند به اين مشخصات و عوارض خارجيه.
آنوقت م فرمايند: اگر ما نزاع را اينطوري معنا كرديم، گفتيم من يقول به تعلق الاوامر بالطبايع اين مرادش اين است كه اراده و
غرض مول طبيعت است و از اين طبيعت به اشخاص يعن به عوارض و مشخصات سرايت نم كند، من يقول به تعلق الاوامر
بالافراد اين مرادش اين است كه غرض و ارادة مول از طبيعت به اين مشخصات و عوارض سرايت م كند، م فرمايد اگر ما
اينطوري گفتيم اين نزاع ثمرهاش در بحث اينه آيا اجتماع امر و نه جايز است يا ممتنع كه يك نزاع بسيار مهم در علم اصول
است و ثمرات فقه مهم هم بر اين نزاع مترتب م شود، اين بحث م شود از پايه هاي نزاع در اجتماع و عدم اجتماع امر و

نه به چه بيان؟

به اين بيان اگر آمديم گفتيم اوامر به افراد تعلق پيدا كرده و گفتيم مقصود از اين افراد يعن غرض و طلب از طبيعت به همين
مشخصات خارجيه و عوارض خارجيه تعلق پيدا كرده، روي اين نظريه لا مجال براي نزاع در اجتماع امر و نه لا مجال للنزاع

ه گفتيم اگر امر از طبيعت صلاه به اين صلاتمحال است، چرا؟ براي اين ه اجتماع امر و نهحتماً بايد قائل بشويم به اين يعن
كه داراي مشخصات و عوارض خارجيه است تعلق پيدا كرده، نتيجه اين م شود كه نه كه عبارت از لا تغصب است آن هم به

همين تعلق پيدا كرده و چون مشخص واحد است يعن آن كه عنوان مشخص و عوارض براي صلاه را دارد، همان مشخص
براي غصب و همان عنوان معين براي غصب است، و شما م گوييد اوامر از طبيعت به اين مشخصات سرايت پيدا م كند



نتيجه اين م شود كه يك چيزي معين خارج هم متعلق امر باشد هم متعلق نه، هذا محال ما مجال نيست روي اين قول، روي
كدام قول؟

قول تعلق اوامر و نواه به افراد، مجال نيست دير بياييم نزاع بنيم اصلا جاي نزاع وجود ندارد و بايد حتماً و قطعاً بوييم كه
اجتماع امر و نه روي اين مبنا محال است، اما روي اين مبنا كه ما بياييم بوييم اوامر و نواه به طبايع تعلق پيدا كرده، و از
طبيعت سرايت به عوارض و مشخصات خارجيه ندارد، روي اين مبنا م فرمايند حالا مجال للنزاع، بياييم نزاع كنيم كه خوب

حالاي كه امر به طبيعت صلاه، نه به طبيعت غصب از اين طبيعت ها هم به اين عوارض خارجيه و مشخصات سرايت نرده
آيا روي اين مبنا بايد قائل بشويم به اينه اجتماع امر و نه ممن يا باز بايد بوييم اجتماع امر و نه محال، روي اين مبنا براي
اين نزاع مجال وجود دارد. لذا م فرمايد ببينيد اين بحث كه آيا اوامر و نواه به طبايع تعلق پيدا م كنند يا به افراد م بينيد كه

چه ثمره مهم براي او در بحث اجتماع امر و نه مترتب م شود، اين خلاصة فرمايش مرحوم نائين(قدس سره). 

بيان مرحوم خوئ

اينجا بر مرحوم نائين مرحوم محقق خوئ(قدس سره) در جلد چهارم محاضرات از صفحة 18 به بعد اين نظرية ايشان را نقل
كرده. مرحوم آقاي خوئ  اين نظريه را رد كردند(كه حالا قبل از اينه ما اشال كه مرحوم آقاي خوئ كردند بيان بنيم به نظر
م رسد بين آنچه كه مرحوم آقاي خوئ نقل فرمودند و آنچه كه مرحوم نائين در اين كتاب فوائد الاصول ذكر كردند يك مقداري

اختلاف وجود دارد).

 مرحوم آقاي خوئ م فرمايند طبق بيان مرحوم نائين اگر كس قائل شد اوامر و نواه به افراد تعلق پيدا م كند، حتماً بايد
كند، حتماً بايد چه بشود؟ جوازي و اجتماع به طبايع تعلق پيدا م ه اوامر و نواهقائل شد به اين بشود، و اگر كس امتناع

بشود، در حاليه اين بيان با آنچه كه ما عرض كرديم يك مقداري فرق دارد.

مرحوم نائين م فرمايد: اگر كس قائل به تعلق اوامر و نواه به افراد است لا مجال للنزاع اصلا و حتماً بايد امتناع باشد. اما
اگر كس قائل به تعلق اوامر و نواه به طبايع است، للنزاع روي اين فرض مجال نه اينه حتماً بايد قائل به اجتماع بشود و

اجتماع بشود نه روي اين مبنا اين نزاع برايش مجال هست،

 خوب حالا با اين مقدار اختلاف كه وجود دارد ببينيم رد مرحوم آقاي خوئ بر مرحوم نائين چيست؟ ايشان ابتدا آمدند فرمودند
كه در عالم خارج هر وجودي چه وجود جوهري چه وجود عرض ذاتاً مباين با وجود دير است، و آنچه كه دو تا وجود را از يك
دير جدا م كند ذات وجود است، و بين وجودات جوهري و وجودات عرض فرق نيست اين وجود ذاتش مباين با وجود دير

است، و لذا نميتوانيم يك وجودي را بر وجود دير بنيم. 

هر وجودي ذاتاً مباين با وجود دير است، آنوقت بعد كه اين را م فرمايند م فرمايند طبيعت در عالم خارج وقت م آيد وجود
پيدا م كند و همراه با اين وجود يك مشخصات و عوارض هم قهراً موجود است، اينجا اين مشخصات و عوارض كه غالباً

از مقولات تسعة اعراض قرار م گيرند يا كم هستند يا كيف هستند يا عين است، يا ... تحت ي تحت مقولة اعراض قرار م
گيرد اما وجود اين مشخصات، وجود و وجود خود طبيعت يك وجود ديري است، ولو اينه در عالم خارج اينها ملازم با

يدير هستند،

 اما طبق اين قانون كه گفتيم كه هر وجودي چه وجود جوهري و چه وجود عرض اينها آن كه تمايز دهنده وجود است خود
وجود است و مباين با يدير هستند به عبارت اخري هيچ وجودي نم تواند مشخص براي وجود دير باشد، تشخص هر

وجودي به ذات وجود است، بله در باب ماهيات، ماهيات تشخصشان بالعرض است، يعن به بركت وجود تشخص پيدا م كنند
اما خود وجود چه؟



 این كه اين انسان در عالم خارج موجود شد، تشخص به ذات وجود است، نه به اين مشخصات و عوارض خارجيه اين
مشخصات و عوارض خارجيه، خودشان يك وجود ديري هستند، ايشان م فرمايند اگر ما بخواهيم بوييم هر وجودي

مشخصش يك وجود ديري است، خوب اين دور يا تسلسل لازم م آيد نقل كلام م كنيم در آن وجود دوم در آن وجود سوم
ر، دور يا تسلسل لازم مر، مشخص آن وجود چيست؟ باز يك وجود ديگوييم مشخص آن وجود چيست؟ باز يك وجود دي م
آيد لذا بايد بوييم وجود تشخصش به ذات  خودش هست نه به اين مشخصات و عوارض اين مقولات تسعة عرضيه كم و كيف

و اينها، اينها خودشان يك وجود ديري دارند.


