
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۲۷ اردیبهشت ۱۳۸۲

اوامر ، الامر مع العلم بانتفاء شرطه
جلسه 89 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

ملاحظه فرموديد كه مرحوم نائين فرمودند كه چون قضايا يا قضاياي حقيقه است و يا قضاياي خارجيه اين نزاع كه آيا براي
عام است؟ امر كردن با اين كه علم دارد به انتفاء شرط آيا امان دارد يا نه؟ فرمودند اين نزاع معقول نيست و بيانش را عرض
كرديم و همچنين بيان مرحوم محقق خوئ(قدس سره) را هم متعرض شديم كه ايشان آمدند مسئله را در شرايط مجعول مطرح

كردند و آن هم تفسير دادند بين شرايط مجعول كه مستند در شرط جعل باشد و شرايط مجعول كه مستند در شرط جعل جاعل
نباشد.

 نته مهم در فرمايش ايشان اين بود كه در اين نزاع فرق بين قضاياي حقيقيه و قضاياي خارجيه نيست، ما وقت بحث مكنيم
فرموده فرق فرمايند بر خلاف آن چه كه استاد ما مرحوم نائينند با اين كه علم دارد به انتفاء شرط متوانيد امر بكه آيا آمر م
به نظر ما بين قضاياي حقيقيه و خارجيه نيست به اين بيان كه درست است كه در قضاياي حقيقيه فعليت حم داير مدار فعليت

موضوع است، وقت شارع مفرمايد له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطَاعَ اين به عنوان يك قضية حقيقيه مطرح است فعليت
وجوب حج متوقف است بر فعليت استطاعت، اگر استطاعت به مرحلة فعليت رسيد اين جا وجوب حج فعليت پيدا مكند، اگر
استطاعت به مرحلة فعليت نرسيد وجوب حج فعليت ندارد و در اين جهت مفرمايند ما با مرحوم نائين موافقيم كه علم و عدم

علم مول و آمر در اين جهت نقش ندارد مثلا مول علم دارد به اين كه استطاعت به فعليت نمرسد خوب ما نمخواهيم بوئيم
كه حالاي كه مول علم دارد به اين كه استطاعت به فعليت نمرسد آيا متواند يك امري را به نحو فعل جعل بند اگر اين را
ميفتيم اين جا اشال شما مرحوم نائين وارد بود كه فعل در قضاياي حقيقيه فعليت حم داير مدار فعليت موضوع است و

براي علم و عدم علم جاهل در اين محدوده هيچ نقش نيست.

مسلم است كه اگر آمر علم داشته باشد به اينكه استطاعت به فعليت مرسد اين علم او در فعل بودن وجوب حج دخالت ندارد
اگر علم داشته باشد به اين كه استطاعت به فعليت نمرسد باز اين علم هم در عدم فعليت وجوب حج نقش ندارد، مرحوم آقاي

خوئ به استادشان مرحوم نائين مفرمايند براي شما يك خلط در اين جا واقع شده، نزاع در اين نيست كه بيائيم در قضايا
حقيقيه بوئيم اگر مول و آمر علم داشت به عدم فعليت موضوع با اين كه علم دارد آيا حم فعليت دارد يا ندارد بله نزاع اين

است كه در آنجاي كه در همين قضاياي حقيقيه الآن قبول داريم ما كه فعليت حم در اين قضايا تابع فعليت موضوع است اما
اگر مول در همين مثال وجوب حج از اول علم داشته باشد كه احدي از مردم الا يوم القيامه مستت نمشوند آيا با وجود چنين
علم جعل اين حم نه فعليت اين حم ـ جعل چنين حم از طرف مول امان وقوع دارد يا ندارد؟ لذا بحث و نزاع در اين

است نه اين كه بيائيم بوئيم كه علم مؤثر شود در اين كه حم فعليت پيدا كند و عدم العلم مؤثر شود در اين كه حم فعليت پيدا
نند بحث در اين نيست لذا ملاحظه فرموديد ولو قضايا قضاياي حقيقيه هم باشد اين لذا يك صورت روشن دارد كه موليي كه

مداند كه موضوع در اين قضايا هيچ گاه به فعليت نمرسد آيا چنين حم را متواند جعل كند يا نه؟

بيان مرحوم نائين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


مآئيم سراغ قضايا خارجيه: مرحوم نائين در قضايا خارجيه فرمودند آن جا درست به عس قضاياي حقيقيه است فرمودند در
قضاياي حقيقيه علم و عدم علم دخالت ندارد اما در قضاياي خارجيه علم دخالت دارد، يعن الآن اگر مول بخواهد يك حم را

براي يك موضوع خارج معين جعل بند آن كه لازم است اين است كه مول علم به وجود اين موضوع داشته باشد. حالا
مخواهد اين موضوع در عالم خارج باشد مخواهد در عالم خارج نباشد براي جعل مول در قضاياي خارجيه آن مقداري كه
وقت فرمايند در همين جا هم ما با شما مناقشه داريم آن وقت مرحوم نائينم است، مرحوم آقاي خوئ لازم است علم مول
قضاياي خارجيه را اين طور معنا مكنند م فرمايند دير اين نزاع معنا ندارد يعن نزاع اين كه آيا آمر متواند امر كند با علم

به انتفاء شرط اگر قضاياي حقيقيه است لا دخل للعلم اگر قضية خارج است لا دخل للواقع بله تمام تأثير براي علم است.

ال مرحوم خوئاش

ايشان مرحوم آقاي خوئ در مناقشة در اين قسمت از فرمايش مرحوم نائين مفرمايد شما در اينجا باز در اين مسئلة علم يك
خلط فرموديد اين علم در قضاياي خارجيه كه مگويند علم دخالت دارد مراد از اين علم آن علم كه يك صفت نفسان محض
است و از اوصاف نفسانت و قائم به نفس است مراد اين نيست، مفرمايند علم كه قائم به نفس است اين داع بر جعل است
يعن وقت مول علم دارد در عالم خارج زيد موجود است اين داع مشود كه بويد زيد را اكرام بنيد، يك حم را براي اين

زيد قرار مدهد اين علم كه قائم به نفس است، من الاوصاف النفسانيه است اين داع براي جعل موليست يعن قبل از جعل
موليست مقدم بر جعل مول است و آن علم كه در قضاياي خارجيه مطرح است و دخالت دارد علم به تحقق در عالم خارج
است يعن مول علم داشته باشد به اين كه اين موضوع در عالم خارج موجود است حالا كه اين چنين است آن وقت مآئيم
مگوئيم در همين قضية خارجيه اگر مول بيايد يك جعل بند و يك حم بند و مداند كه موضوع اين قضية خارجيه در

عالم خارج وجود ندارد آيا مع ذلك متواند چنين جعل را داشته باشد يا نه؟

نظر استاد محترم

از اين توضيحات كه داديم روشن مشود كه حق با مرحوم آقاي خوئ است و اين مناقشات كه ايشان بر استادشان مرحوم
نائين وارد كردند وارد است يعن در اين نزاع فرق بين قضاياي حقيقيه و قضاياي خارجيه نيست به همين بيان محم كه

ايشان فرمودند در اين جا.
خوب! اين جا تا به حال عرض كرديم يك عنوان نزاع مطرح شده، عنوانش اين است كه آيا آمر با علم به انتفاء شرط متواند
امر كند يا نه؟ خوب توضيح داديم ظاهر اين عنوان يك عنوان است غير صحيح خوب جاي كه شرط منتف است مشروط هم

كنيم لذا براي تصحيح اين نزاع اولين راه را كه ميشود تفصيل.  تفصيلاست كه ما داريم مطرح م است اين چه نزاع منتف
است كه مرحوم آخوند دادند به تبعيت از صاحب فصول فرمودند ما مقصود اختلاف در رتبه است يعن آيا در مقام انشاء آمر

متواند امر كند در حال كه علم به انتفاء شرط در مقام فعليت دارد. اين يك بيان.
تفصيل دوم: بيان مرحوم نائين بود كه بين قضاياي حقيقيه و خارجيه تفصيل دادند و باز آمدند فرمودند در هر دو تا اين نزاع لا

معنا له، تفصيل سوم را مرحوم آقاي خوئ دادند كه ما بيائيم اول بين شرايط جعل و شرايط مجعول فرق بذاريم در شرايط
مجعول هم باز يك تفصيل دادند فرمودند آن چه كه شرط براي مجعول است يا منشأ اين شرط جعل مول است مثل مثالهاي كه
ديروز عرض كرديم مول مگويد ان كذبت فعليك دينار يقين هم دارد به اين كه اين مخاطبش هيچ وقت دروغ نمگويد اما براي

اهتمام و براي اين كه بيان كند كه كذب چه مقدار از نظر من مول قباحت دارد چنين بيان را مآيد ذكر مكند كه اين ان
كذبت شرط است براي چه؟ نه براي جعل مول براي مجعول و مجعول چيست در اين جا؟ وجوب دينار ـ اين مجعول است،

شرطش كذب است اين ان كذبت هم شرط است كه خود جاعل آمده جعل كرده و ديروز عرض كرديم نظاير زيادي در عرف
گفت اگر نسبت به قرآن اهانت كردي انسان به يك مؤمن حالا اگر كس شود كه مثلاهم دارد در شرعيات هست عرض م

بويد كه اگر نسبت به قرآن اهانت كردي مثلا بايد اين عقوبت را متحمل بشوي يقين هم داريم كه او نسبت به قرآن هيچ وقت اين
اهانت را نمكند.



و اگر شرط كه شرط مجعول است منشأش عدم قدرت ملف باشد ـ بوئيم اين فعل را انجام بده خوب شرطش قدرت ملف
است مول هم مداند كه اين ملف قدرت ندارد فرمودند در اين جا چنين خطاب لغو است اين هم بيان ايشان بود كه مشود

بيان سوم و در ضمن اين بيان سوم كلام نائين را هم رد كردند.

بيان مرحوم امام

بيان چهارم بيان امام(رض) است در كتاب مناهج الوصول در جلد دوم صفحة 59 به بعد، در آنجا سه تا مطلب امام فرمودند
وئيم در اين جا آن امر اولكه مرحوم آخوند به تبع صاحب فصول زد كه ما بيائيم ب مجموعا:، مطلب اول فرمودند اين حرف

مراد امر به حسب انشاء است آن انتفاء شرط مراد شرط به حسب مقام فعليت است مفرمايند اين با ظاهر ادلة طرفين
سازگاري ندارد وقت ما ادلة طرفين را مبينيم اين بيان با ادلة طرفين هيچ سازگاري ندارد اين يك.

مطلب دوم كه فرمودند، فرمودند: ما بعيد نمدانيم كه اين نزاع يعن اين كه آيا امر به علم به انتفاء شرط جايز است يا نه؟ از
تتمة بحث طلب و اراده باشد، به اين بيان خوب يك اختلاف خيل مهم است كه ما هم مفصل بحث كرديم در بحث طلب و

اراده و آن اين كه آيا طلب و اراده اتحاد دارند آن چه كه در نفس انسان به عنوان اراده است همان طلب است، طلب همان اراده
است يا اين كه بين طلب و اراده تباين وجود دارد مفرمايند كسان كه مگويند طلب و اراده بينشان تباين وجود دارد اين ها

اين حرف را مزنند مگويند ممن است آمر چيزي را طلب كند و لا يريد اما اراده نند، خوب اراده از شرايط براي طلب
است ممن است آمر چيزي را طلب كند اما و لا يريده اما كسان كه مگويند طلب و اراده ي است و اتحاد دارند اينها

مگويند نمشود كه آمر چيزي را طلب كند و اراده نند. مطلب سوم كه فرمودند، فرمودند طلب همان  مبناي كه ما داريم
كه ما مگوئيم قضايا الا قسمين است يعن اين تقسيم بندي و اين تقسيم كه الآن داريم مگوئيم از ابتارات امام(رض) در علم

اصول است مفرمايند قضايا يا قضاياي شخصيه است و يا قضاياي قانونيه كه ما هم در همين امسال در اوائل سال بحث
مفصل اين مبناي امام را ذكر كرديم، مفرمايند يك وقت خطاب شخص است يعن الان شما مآئيد به زيد مگوئيد كه شما

زيد افعل كذا و مدانيد شرط اين عمل هم در زيد منتف است مفرمايند در قضاياي شخصيه در خطابات شخصيه اگر آمر علم
به انتفاع شرط داشته باشد اين جا چون انبعاث امان ندارد بعث هم امان ندارد طلب هم امان ندارد.

اما قسم دوم: قضاياي قانونيه يا به تعبير دير خطابات عام قانون است، مفرمايند كه در آن جاي كه مول دارد يك خطاب را
به عنوان خطاب قانون حالا اين كه به آن مگويند قانون چرا يعن چون در مقام تقنين است در مقام قانونذاري است دارد يك
خطاب را به عنوان قانون در شرع خودش بيان مكند م فرمايد كه أَقيموا الصَّلاةَ مفرمايند اين خطاب، خطاب عام قانون در

خطابات قانونيه ملفين كل واحد واحد در نظر گرفته نمشوند و لذا از جاهاي كه امام با مرحوم نائين و مشهور مخالفت
كرده همين است كه مرحوم نائين و مشهور مگويند اين أَقيموا الصَّلاةَ به تعداد مخاطبين انحلال پيدا مكند يعن اين يك

حم است به حسب ظاهر حم واحد اما به حسب واقع و به حسب تعداد ملفين احام متعدده. امام مفرمايند ما اين را
قبول نداريم ما قبول نداريم انحلال را، قبول نداريم تعدد حم را كه بوئيم اين جا اين حم به تعداد مخاطبين متعدد مشود اين
جا يك خطاب قانون است به نظر شريف ايشان در خطابات قانونيه اصلا ملف و حالات ملف و اينه آيا ملف قادر است يا
قادر نيست اصلا به اين توجه نمشود شارع مخواهد بيان بند كه ي از قوانين شرع من اين است كه نماز واجب است در

اين شرع. 

سپس م فرمايند اين خطاب قانون فقط يك شرط دارد شرطش اين است كه در ميان اين مردم لااقل كس باشد يا چند نفري
باشند كه بتوانند به اين خطاب عمل بنند، مفهوم چيست؟ مفهومش اين است كه اگر مول علم دارد كه اصلا تا يوم قيامت

كه مول لغو است و جايز نيست اما آن جاي گويند چنين خطاباحدي قدرت بر عمل به اين خطاب را ندارد در اين فرض م
خطاب قانون مكند اما مداند در ميان اين مردم بعض هستند كه قدرت انجام اين خطاب را داشته باشند و مداند كثيري از

مردم قدرت امتثال و اتيان را ندارند مفرمايد اينجا مانع ندارد چه شد نتيجه؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


 نتيجه اين شد كه روي نظر شريف ايشان اين نزاع در خطابات شخصيه لا يمن يعن اگر سؤال كنند كه آيا آمر متواند امر كند
با علم به انتفاع شرط مفرمايند در خطابات شخصيه لا يمن. پس اين نزاع اگر قضيهT قضية شخصيه شد مفرمايند لا يجوز

و اگر قضيه قضية قانونيه شد مفرمايند يجوز.

 يعن اگر مول در خطابات قانون علم دارد كه بعض از اين ملفين شرط براي امتثال را ندارند مع ذلك متواند اين قانون را
براي همه اينها نه براي خصوص آن دو سه نفري كه قدرت دارند چون وقت مگوئيم خطاب عام است يعن براي همه است
متواند اين قانون را براي همه جعل بند. ببينيد قضاياي حقيقيه با خطابات عام قانونيه فرق دارند، نائين انحلال را قبول دارد

تعدد حم را در همان قضايا قبول دارد امام انحلال و تعدد حم را قبول ندارد، اين تمام انظار در اين باب.

نظر استاد محترم

ما قبلا يك مناقشات نسبت به اين مبناي امام به عقل قاصر خودمان ذكر كرديم و نتوانستيم اين مبنا را بپذيريم در ميان اين
تحقيقات كه در اين بحث شده آن چه كه با دقت مشود پذيرفت فرمايش مرحوم آقاي خوئ است كه ما توضيحش را هم داديم

دير نيازي به اضافه و تلمه ندارد.
ثمره اين بحث: فقط نتهاي كه اين جا باق مماند اين است كه براي اين بحث يك ثمره هم ذكر كردند، گفتند آقا ثمرة بحث اين
است كه اگر كس در روز ماه رمضان عالماً عامداً افطار كرد و مداند تا غروب شرط وجوب صيام ندارد علم دارد به انتفاع

شرط يعن الآن مثلا ساعت ده صبح است از خواب بلند شد بويد من نيم ساعت دير مخواهم بروم مسافرت من كه
مخواهم نيم ساعت دير بروم مسافرت الآن من بيايم افطار بنم اين جا آمدند گفتند كفاره بر اين واجب است.

 برخ گفتند اين جعل وجوب كفاره با اين كه آمر مداند اين شرط صيام را تا شب ندارد، اين نيم ساعت دير مخواهد برود
مسافرت يا نيم ساعت دير مريض مشود و مافتد، اين جا گفتند آمر امر به كفاره با اين كه شرط اين كفاره كه عبارت از

صيام باشد منتف است خوب اين الآن نيم ساعت دير بلند مشود از شهر مرود بيرون مشود مسافر عنوان مسافر را پيدا
م شود و دير روزه بر او واجب نيست. اين را به عنوان ثمره اين بحث ذكر كردند.

نظر مرحوم نائين

اين جا مرحوم محقق نائين فرموده اين ثمره ربط به اين بحث و اين نزاع ندارد چرا؟ بيان كه ايشان دارند در اين بحث اين
است فرمودند كه اين كه ما بوئيم كفاره بر اين واجب است، با اين كه نيم ساعت دير مخواهد برود مسافرت چون الآن

افطار كرده قبل از اين كه از حد ترخص خارج بشود افطار كرده بايد كفاره بدهد اين مبن است بر اين كه ما بوئيم وجوب
صيام انحلال پيدا مكند به تاليف متعدده، يعن بوئيم از اول طلوع فجر به تعداد زمانها و آنات تا غروب ما وجود صيام

داريم هزار تا وجوب صيام داريم به تعداد هر دقيقه يك وجوب صيام داشته باشيم، اگر اين را گفتيم خوب اين الآن صيام بر او
واجب است افطار كرد كفاره بايد بدهد اما اگر گفتيم وجوب صيام تليف واحد ارتباط هيچ تليف واحده تاليف متعدده

نيست اين جا دير كفاره بر او واجب نمشود.

بيان مرحوم خوئ

مرحوم آقاي خوئ باز در محاضرات به اين بيان استادشان هم مناظره كردند اين را قبول دارند كه اين ثمرهاي كه ذكر كردند
براي اين نزاع، ثمرة اين نزاع نيست اين را قبول دارند ثمرة نزاع اين كه آيا آمر امر كند با علم به انتفاع شرط ثمرهاش اين نيست

و بعد فرمودند كه ما با استادمان از اين جهت مخالفت مكنيم كه اين كه كفاره واجب است يا واجب نيست ربط به اين ندارد
كه آيا تليف به سوم انحلال به تاليف متعدده دارد يا ندارد؟ پس چيست؟ مفرمايند ما اين جا ادلهاي داريم و روايات داريم من
افطر عالماً عامداً ف نهار شهر رمضان اطلاقش اين را مگيرد و اين بايد كفاره بدهد مگويد نيازي به اين بحث اصول كه آيا

انحلال دارد يا ندارد نيازي به او نيست.



نتيجه گيري

نتيجه اين مشود كه ثمرهاي را هم كه براي اين بحث ذكر كردند اين ثمره ثمرة مترتبة بر اين بحث نيست. بحمدله هم اصل نزاع
و هم اقوال و هم انظار و هم تحقيق در مطلب. فردا انشاءاله بحث جديد كه آيا اوامر به طبايع تعلق پيدا مكنند يا به افراد سبك

بحث ما هم اين است كه آقايان در هر بحث اول مطلب كفايه را ببيند و ما هم مطلب كفايه را اجمالا اول مگوئيم بعد وارد
تحقيق در مطلب مشويم.


