
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۲۶ اردیبهشت ۱۳۸۳

اوامر ، الامر مع العلم بانتفاء شرطه
جلسه 88 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ي از مباحث كه مرحوم آخوند در كفايه عنوان فرمودند اين است كه آيا امر آمر با علم به انتفاء شرط جايز است يا جايز
نيست؟ هل يجوز للآمر ان يامر بشء مع علمه بانتفاء شرطه، اين عنوان نزاع است كه مطرح شده.

بيان چند نته:
در اينجا ابتدا بايد اين نته را بيان كرد كه مراد از جواز در اينجا جواز فقه كه اباحة بالمعن الاخص باشد بوييم آيا جايز

است يعن مباح است؟ مراد اين نيست، بله مراد از اين جواز، جواز اصول است يعن امان. هل يجوز للآمر يعن هل يمن
للآمر حالا كه عنوان معلوم شد كه مراد امان است.

 نتة دوم اين است كه اين امان آيا مراد امان ذات است يا مراد امان وقوع است، امان ذات در مقابل استحالة ذات است
اگر يك چيزي مستلزم اجتماع نقيضين يا ارتفاع نقيضين باشد اين استحالة ذات دارد اما اگر چنين چيزي را لازم نداشته باشد
امان ذات دارد، مراد از امان وقوع يعن از وقوع و تحقق آن شء در عالم خارج فسادي مترتب بر او نم شود و فسادي

لازم نم آيد از وقوعش در عالم خارج آمدند گفتند در اينجا بحث امان ذات نيست، اصلا بحث امان ذات و استحالة ذات يك
بحث است كه مربوط به فلسفه است در اينجا بحث در امان وقوع است آيا چنين چيزي واقع م شود يا نه؟

آمري امر بند در حاليه علم دارد به اينه شرط اين امر او منتف است. آنوقت نتة سوم اين است كه اين بحث يك بحث است
كه خيل روشن است و اصلا چرا محل نزاع واقع شده، اگر ما م گوييم كه آمر با وصف اينه علم به انتفاء شرط دارد، آيا امر

او امان دارد يا نه خوب اين مثل اين است كه بوييد آيا علت بدون معلول امان دارد يا ندارد؟

 چون شرط ي از اجزاء علت تامه است وقت كه شرط ي از اجزاء علت تامه است اين عبارت و اين نزاع به اين بر م گردد
كه آيا آمر با اينه علم دارد به انتفاء شرط يعن شرط امر آيا م تواند امر بند يا نه؟ بر م گردد به اينه با نبود ي از اجزاء

واضح البطلان گردد به يك مطلب خيل است كه ظاهرش بر م ن است يا نه؟ اين چه نزاععلت آيا امر و علت، معلول آيا مم
بر م گردد به اينه آيا معلول بدون علت تحقق دارد يا نه؟ 

خوب همه م دانند كه معلول بدون علت تحقق ندارد، ظاهر اين است كه باز اين نزاع اصلش در كتب اصول عامه مطرح شده و
به آنها نسبت داده شده كه اكثرشان قائلند به اينه مول م تواند امر بند عبد را و ملف را با اينه علم دارد به اينه شرط اين

امر وجود ندارد، و از آنجا در اصول فقه شيعه هم آمده و به همين نحوي كه عرض كرديم مطرح شده پس ببينيد مراد از جواز
اباحه نيست، مراد امان است، امان هم امان ذات نيست امان وقوع است خوب حالا كه امان وقوع است معلول بدون

علت امان وقوع در عالم خارج ندارد.
انظار در اين  بحث: اينجا چهار نظريه براي اين نزاع مطرح شده: 

نظر مرحوم آخوند:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نظرية اول را مرحوم آخوند در كفايه عنوان فرمودند به تبع صاحب فصول ايشان فرمودند ما دو نته را بايد رعايت كنيم: نته
اول در اين نزاع يك استخدام را قائل بشويم، هل يجوز امر الآمر مع علمه بانتفاء شرطه ظاهر عبارت اين است كه اين «شرطه»

ضمير بر م گردد به همان امر يعن آيا امر آمر با اينه علم دارد به منتف بودن شرط امر آيا امان دارد يا ندارد، فرمودند ما
بياييم يك استخدام را قائل بشويم «شرطه» را به شرط امر برنردانيم چه كنيم؟

بوييم چون هر حم يك مرتبة انشاء دارد و يك مرتبة فعليت و لو اينه حالا مرحوم آخوند براي حم چهار مرتبه قائل است اما
در ميان اين چهار مرتبه باز آن كه اهم اين مراتب است، مرحلة انشاء و مرحلة فعليت است، بوييم هل يجوز امر الآمر يعن به

حسب انشاء آيا آمر م تواند در مقام انشاء امر بند مع علمه بانتفاء شرطه؟

 اين «شرطه» را ضمير را برگردانيم به امر منته به حسب مقام فعليت نه مرتبة انشاء، بوييم آمر با اينه علم دارد به اينه
شرط فعليت محال است يا محقق نيست، منتف است، با وجود اينه علم دارد به نبود شرط در مقام فعليت آيا مع ذلك در مقام

انشاء م تواند انشاء بند يا نه؟

 بياييم نزاع را  اينطوري عنوان بنيم كه بين مقام انشاء و فعليت فرق بذاريم و الا اگر ضمير شرطه را بخواهيم برگردانيم به امر
به حسب مقام انشاء اينطور م شود آيا در مقام انشاء امر كردن آمر با اينه علم دارد به اينه شرط اين انشاء منتف است،
خوب اگر شرط انشاء منتف باشد معلول بدون علت يا مشروط بدون شرط كه محقق نم شود،  اين بيان را بيان است كه

مرحوم آخوند فرمودند.

نتة دوم كه آخوند فرموده اين است كه ما قبلا آمديم گفتيم گاه اوقات امر به داع تحريك حقيق نيست، به داع بأس
حقيق و طلب حقيق نيست در اول اوامر اگر در ذهن شريفتان باشد مرحوم آخوند آمدند مدلول صيغة امر را بيان كردند كه
امتحان است، م به داع است، گاه طلب حقيق به داع گاه است و فرمودند اين طلب انشائ عبارت از طلب انشائ
فرمايند كه اين نزاع در اين فرض جريان دارد كه ما بوييم در آنجاي كه امر به داع طلب حقيق نيست، مول م خواهد

امتحان بند اينجا آنوقت اين مانع ندارد، بوييم آيا امر آمر در مقام انشاء با اينه علم دارد به انتفاء شرط فعليت امر آيا درست
است يا نه؟

 م فرمايند اين در همين فرض هست كه ما بوييم كه داع در امر و داع در طلب، داع حقيق نيست، يعن داع طلب
حقيق و بأس حقيق نيست، آنوقت مرحوم آخوند فرموده اين دير خيل واضح است هم در عرفيات، هم در شرعيات ما چنين

ه علم دارد به انتفاء شرط در مرتبة فعليت. اين اولين نظر يعنكند در حالي م انشائ چيزي را داريم، در مقام انشاء مول
تفصيل كه مرحوم آخوند به تبع صاحب فصول دادند كه ما بياييم در اين نزاع روي اختلاف مراتب حم حرف بزنيم.  

بيان استاد محترم:
اين فرمايش مرحوم آخوند چند اشال در بر او متوجه است: اولين اشال اين است كه ايشان آمدند نزاع را بردند در اوامر

امتحانيه در حاليه اصلا اوامر امتحانيه داخل در نزاع نيست. يعن ما وقت به كلمات اصوليين در اين بحث مراجعه م كنيم.
م بينيم بحث در اوامر حقيقيه است يعن آنجاي كه مول م خواهد يك امر حقيق بند و طلب حقيق داشته باشد، اينجا اگر

علم به انتفاء شرط داشت آيا م تواند طلب بند يا نه؟ و الا در مسالة اوامر امتحانيه اصلا بعض ها م گويند در صدق امر
خود آخوند هم قبول دارد اين را، در صدق طلب و در صدق امر اشال وجود دارد اين اولا، ثانياً و اشال دوم اينه استخدام

خودش نياز به يك دليل، نياز به يك قرينه اي دارد، استخدام هم يك امر بر خلاف ظاهر است، بنابراين اين فرمايش مرحوم آخوند
پذيرفتن نيست و ديران هم كه بعد از مرحوم آخوند آمدند تقريباً اين فرمايش را نپذيرفتند.

:نظر ميرزاي نائين
نظرية دوم نظريه أي است كه مرحوم ميرزاي نائين(قدس سره) داده اند ايشان فرمودند كه اصلا اساس اين نزاع يك نزاع غير
معقول است. چرا؟ فرمودند: ما قضاياي كه داريم اين قضايا يا به عنوان قضاياي حقيقيه است يا به عنوان قضاياي خارجيه.



در قضاياي حقيقيه، حم دائر مدار يك موضوع مقدر الوجود است، يعن مول وقت م خواهد حم را جعل بند، موضوع آن
حم را مفروض الوجود م گيرد، و بعد از آن كه مفروض الوجود گرفت، حم را براي او جعل م كند. در نتيجه در قضاياي
حقيقيه فعليت حم دائرمدار فعليت موضوع است(و اين هم ضميمه بفرماييد كه مرحوم نائين از كسان است كه هر چيزي كه

عنوان شرط الحم را دارد ايشان شرط الحم را بر م گرداند به شرط موضوع اين مبنا در ذهنتان باشد)، نتيجه اين م شود كه
نتِ ميالْب جالنَّاسِ ح َلع هفرمايد: ل م فعليت ندارد، شارع مند حكه موضوع و شرائط موضوع فعليت پيدا ن تا مادام

اه وجوب حج را براي او جعل مگيرد، آن كند وجود استطاعت را و استطاعت را مفروض الوجود م تَطاعَ اينجا فرض ماس
كند. هر زمان كه اين استطاعت به فعليت رسيد، وجوب حج هم به فعليت م رسد، خوب نائين م فرمايد كه در اينونه قضايا

علم و جهل آمر و حاكم دخالت ندارد اصلا، آمر علم داشته باشد به اينه استطاعت در عالم خارج واقع م شود يا نم شود؟

فرق نم كند در قضاياي حقيقيه فعليت حم به دست خود آمر نيست بويد من الان حم را فعل م كنم اعم از اينه علم
داشته باشم يعن در صورتيه علم داشته باشيم به اينه استطاعت هست نه دست او نيست، آمر نم تواند بويد چون من علم
دارم به تحقق استطاعت الان وجوب حج فعل بشود فعليت وجوب حج دائر مدار فعليت موضوع و شرائط موضوع است، اين
در قضاياي حقيقيه، در قضاياي خارجيه تقريباً قضيه به عس است نائين م فرمايد در قضاياي خارجيه، اصلا وجود و عدم

وجود موضوع در عالم خارج نقش ندارد.

 آنچه كه دخالت دارد علم و عدم علم آمر و جاعل است، الان جاعل م خواهد يك وجوب را براي زيد در عالم خارج به نحو
قضية خارجيه جعل بند آمر بايد علم داشته باشد كه زيد موجود است همين كه علم دارد كاف است م خواهد زيد موجود

باشد م خواهد زيد موجود نباشد. يعن ممن است اشتباه بند و جهل مركب داشته باشد، اما در انشاء و در خود اين قضية
خارجيه وجود و عدم وجود زيد در عالم خارج نقش ندارد علم و عدم علم دخالت دارد. لذا مرحوم نائين م فرمايند كه در
قضاياي حقيقيه اصلا علم دخالت ندارد. در قضاياي خارجيه محور علم است، دير مجال براي اين نزاع باق نم ماند ما

بوييم آيا آمر امر كند با علم به انتفاء شرط اين مجال و معقوليت براي اين نزاع نيست. 

:نظر مرحوم خوئ
 نظرية سوم در كتاب محاضرات در جلد چهارم هست، اولين مطلب كه دارند، فرمودند: به نظر ما فرق بين قضاياي حقيقيه و

قضاياي خارجيه نيست. اين يك. بعد فرمودند كه حالا توضيح م دهم. فرمودند: ما در اينجا بايد بين شرائط جعل و شرائط
مجعول فرق بذاريم اين دو. 

در شرائط مجعول بايد بين آن شرائط مجعول كه موجب او و سبب او جعل است و آن شرائط مجعول كه موجب او قدرت و
عدم قدرت ملف در عالم خارج است،  بايد بين اين دو تا هم فرق گذاشت، اين سه تا مطلب كه ايشان دارد. 

براي روشن شدن فرمايش ايشان اين توضيح لازم است كه ايشان م فرمايند اول بياييم ما مساله را مطرح بنيم بوييم اين كه
م گوييد آيا آمر م تواند امر كند با علم به انتفاء شرط مراد از اين شرط، شرط جعل است؟ يا شرط مجعول است. جعل آن

عمل است كه مول دارد انجام م دهد آن عمل و آن فعل اختياري كه مول م خواهد بويد، تجب الصلاه اين م شود جعل.

 مرحوم آقاي خوئ فرمودند اگر مراد جعل است، در جعل چون يك فعل اختياري مول است مسبوق به اراده است، شرطش هم
فقط اراده است حالا خود اين اراده هم از يك تصور و تصديق به قاعده و اينها تشيل م شود از يك مقدمات تشيل م شود
حالا بوييم اينجا اگر بخواهيم بحث كنيم كه اگر آمر علم به انتفاء شرط جعل دارد، خوب اينه مسلم واضح الفساد است، اگر

شرط جعل كه عبارت از اراده است منتف باشد خود جعل هم منتف م شود پس بايد ما نزاع را بياوريم روي يك شرائط
مجعول. مجعول يعن آن كه مسبب از جعل موليست. مول جعل اين جعل، جعل همان فعل مول است. چه چیز را جعل كرده؟

وجوب حج را.

اين وجوب حج م شود مجعول، نزاع م آيد در شرائط مجعول، در شرائط مجعول فرمودند كه اگر يك شرط را براي مجعول

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


مول قرار داد، اما مستند و موجب اين شرط خود جعل مولاست، مثلا مثال زدند مول م فرمايد «ان كذبت فعليك دينار»، اين
عليك دينار م شود مجعول، اين كذبت شرط براي اين مجعول است. منته آنچه كه موجب براي اين شرط است جعل مولاست. 

ايشان م فرمايد اينجا چه اشال دارد؟ در اينجا يعن در شرائط مجعول، مول اگر علم دارد به اينه اين مخاطب مرتب كذب
نم شود، م داند مرتب كذب نم شود حالا بيايد به او بويد كه «ان كذبت فعليك دينار»؛ اشال دارد؟ چه اشال دارد در

اينجا؟ م فرمايند اين هيچ اشال ندارد. بعد فرمودند اگر موجب اين شرط عدم قدرت ملف باشد اين لغويت لازم م آيد.

 يك مجعول را مول بياورد حالا كه اين مجعول را مول آورد مشروط بند به يك شرط اين شرط منشائش جعل مول نيست،
منشائش عقل است، عقل م گويد  اين مجعول مشروط به اين است كه اين قدرت داشته باشد، مول هم م داند كه اين قدرت

ندارد، فرموده اينجا اين عنوان لغويت برايش مطرح است اما فرمودند به مرحوم نائين كه نم توانيم بوييم اين نزاع غير معقول
است، لغويت با عدم معقوليت نزاع دو تا عنوان است.

حالا م فرمايند اين بحث كه ما راجع به شرائط جعل، شرائط مجعول آن هم در شرائط مجعول هر دو قسمش را آمديم بيان كرديم
در اينجا فرق بين قضاياي حقيقيه و قضاياي خارجيه نم كند به چه بيان؟ بيان ايشان اين است كه م فرمايند استاد ما مرحوم
نائين يك امري برايشان مشتبه شده و آن اين است كه فر كردند اين علم كه در اينجا آورده شده ما م خواهيم بوييم اين علم،

علم به وجود موضوع يا عدم وجود موضوع در فعليت امر دخالت دارد. به چه بيان؟ اگر م آمديم م گفتيم كه آيا با علم به عدم
وجود شرط باز حم فعليت دارد يا نه؟ اگر نزاع را اينجوري مطرح م كرديم،  براي فرمايش نائين مجال بود، بوييم خوب

شما اگر در قضاياي حقيقيه م گوييد علم نقش ندارد، اگر در قضاياي خارجيه م گوييد علم تمام نقش را دارد، نزاع در اين
نيست كه علم آمر به وجود موضوع و عدم وجود موضوع آيا در فعليت حم دخالت دارد يا دخالت ندارد، پس نزاع در چيست؟

فرمودند نزاع در اين است كه مول م خواهد يك جعل بند، يك حم را به نحو قضية حقيقيه م خواهد جعل بند اين يك،
قبول هم داريم فعليت حم در قضاياي حقيقيه تابع فعليت موضوع است، اين هم روشن است.

اما م خواهيم ببينيم آيا اين مول الان م خواهد اين حم را جعل بند، با اينه علم دارد به اينه موضوع فعليت پيدا نم كند،
اين را م داند آيا م تواند اين جعل را بند يا نه؟ نم خواهيم بوييم با اينه علم دارد به اينه موضوع تحقق ندارد، مع ذلك آيا

حم فعل است يا حم فعل نيست، نه با اينه علم دارد به عدم تحقق موضوع آيا حم در اين قضية حقيقيه را م تواند جعل
بند يا نم تواند جعل بند، نزاع اين چنين است، لذا چه ارتباط به بحث قضية حقيقيه و قضية خارجيه دارد، فرمودند اين در
قضية حقيقيه در قضاياي عرض م كنم كه خارجيه هم فرمودند كه شما فر م كنيد كه اين كه در قضاياي خارجيه م گوييم

دائر مدار علم مولاست اين علم را فر كرديد كه يك صفت نفسان است كه عرض م شود قائم به نفس آمر است، در حاليه
اين نيست.

 در همان قضاياي خارجيه هم م خواهيم بوييم مول يك حم را براي يك موضوع خارج در حاليه م داند اين موضوع
خارج داراي اين شرط نيست آيا م تواند جعل بند يا نم تواند جعل بند، به عبارت اخري آن علم كه در قضاياي خارجيه

دخالت دارد آن علم است كه داع بر جعل م شود درست است، اما اين علم كه اينجا داريم ما مطرح م كنيم آن علم
نيست، اين علم اين است كه يك موضوع در عالم خارج اگر بخواهد محقق بشود، بايد يك شرط داشته باشد، مول علم دارد كه

چنين شرط وجود ندارد، آيا در اينجا مول  م تواند جعل بند يا نه؟ اين محل براي بحث است. پس روي نظر شريف ايشان
فرق بين قضاياي حقيقيه و خارجيه نيست.

حالا ما بايد نظر ايشان را تحقيق كنيم، يك نظر شريف هم امام دارند آن راهم بيان كنيم و ثمرة اين نزاع راهم ذكر كنيم كه ان شاء
اله فردا اينها را تميل م كنيم.


