
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۲۴ اسفند ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:
عرض كرديم كه امام(قدس) آن نظريه تربت را كه مرحوم نايين تنقيح فرمودند تقريبا در اكثر مقدمات آن نظريه مناقشه فرمودند
وييم امر به مهم مشروط است به عصيان به اهم، مكه قائلين به ترتب دارند كه ب و به اين نتيجه رسيدند كه ترتب طبق آن بيان
فرمايند اين اساس ندارد و اين ترتب را منر هستند. اما راه را ط مكنند كه نتيجه قول به ترتب كه بالاخره قائلين به ترتب با

نظريه ترتب دنبال اين بودند كه اين فعل مهم اگر عنوان عبادي داشته باشد اين را تصحيح بنند و نسبت به ترك اهم عقاب
مترتب باشند راه را ط م كنند كه به چنين نتيجه اي م رسند و اين راه ايشان نظير آنچه كه مرحوم محقق عراق(قدسسره)
اين دوتا امر را در عرض يدير امر به اهم و امر به مهم را در عرض يك دير تصوير م كرد ايشان هم م فرمايند اين دوتا امر

در عرض يك دير هستند.

 اما مرحوم عراق م فرمود ي عنوان وجوب تام و ديري وجوب ناقص اما ايشان م فرمايند نه هردو عنوان وجوب تام
فعل را دارد و در عرض يك دير هستند و مساله جمع بين ضدين و اينها هم پيش نم آيد اين خلاصه مدعاي امام (قدس سره)

است.

ادامه بيانات مرحوم امام:
حالا براي اثبات و رسيدن به اين مدعا مقدمات را بيان فرمودند كه در تقريرات ايشان به صورت چهار مقدمه ذكر شده است. در

تقريرات مثل معتمد الاصول و همچنين مثل تنقيح الاصول امام در آنچه كه به قلم مبارك خودشان نوشته اند در مناهج
الاصول(ج2 ص23) آنجا به عنوان هفت مقدمه آمدند بيان كردند.

در بحث گذشته ما مقدمه اول را گفتيم. در مقدمه اول فرمودند اين كه مرحوم آخوند و ديران م گويند حم چهار مرحله دارد
ما قبول نداريم. مرحله اقتضا يك مرحله كه در حقيقت حم داخل نيست بله ما م توانيم بوييم عنوان مقدمه حم را دارد يا
در موضوع و متعلق حم اخذ شده است، اقتضا از مراحل حم نيست مرحله تنجز هم يك مرحله كه مربوط به خود حم باشد
م عقل است عقل منند، فرمودند اين حاين كه براي موافقت با عمل ثواب بدهند و براي مخالفت عقاب ب نيست، تنجز يعن

گويد اگر در يك جای يك حم از مولا صادر شد براي موافقت با او ثواب دارد و براي مخالفت عقاب دارد، اين ربط به
حقيقت خود آن حم ندارد.

 لذا م فرمايند اول ما م گويم حم دو مرحله دارد؛ يك مرحله انشا و يك مرحله فعليت. بعد از اين هم ترق م كنند يا اعراض
م كنند م فرمايند واقع اين است كه نم توانيم بوييم كه اين دوتا هم دوتا مرحله حم است. بايد بوييم حم دو نوع داريم.

بعض از احام عنوان انشاي را دارند و بعض از احام عنوان فعل را دارند. احام كه هنوز مقتض براي اجراي آنها
حاصل نيست او را م گوييم احام انشايه، احام كه از حين صدور مقتض برای اجرايشان بوده اين را م گوييم احام

فعليه.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 البته طبق آن بيان كه در تقريرات است، احام انشايه ظهور دارد طبق بيان كه ايشان فرمودند ظهور دارد در آن احام كه
هنوز مقتض اجراي آنها نيست. حالا تا زمان ظهور مثلا مثال هم كه زدند فرمودند ي از احام روشن مسلم نجاست اهل

خلاف و حت كفر اهل خلاف است، اما اين حم عنوان انشاي را دارد اين حالا بعدا در زمان ظهور به مرحله فعليت م رسد.

اما طبق بيان كه خودشان در مناهج دارند، آنجا از مثال هاي كه م زنند استفاده م شود: نه، احام انشائيه يك خورده توسعه
اش بيشتر است. احام كه هنوز آن مقتض فعليت و اجرايش نيست مثلا م فرمايند اوفُوا بِالْعقُودِ اين يك حم انشاي است تا

چه زمان؟ قبل از ورود مخصص و مقيد مثلا خداوند فرموده اوفُوا بِالْعقُودِ اما حالا مخصص و مقيدات در زمان ائمه برايش
رسيد از آن زمان تا آن زمان كه مخصص و مقيد برسد كه اوفُوا بِالْعقُودِ يعن عقد بالغ مثلا عقد صب را شامل نم شود تا آن

زمان عنوان انشاي را دارد از آن زمان عنوان فعل را  پيدا م كند.

حالا نته اي كه م خواهند نتيجه بيرند از اين بيان اين است كه آنچه كه در لسان مشهور است كه مشهور م گويند اقيموا
الصَةَ تا ما داميه اين بچه هنوز به بلوغ نرسيده براي او عنوان انشاي را دارد بعد كه به بلوغ رسيد همين اقيموا الصَةَ براي

همين بچه كه الان شده بالغ عنوان فعل را پيدا م كند.

 بوييم مثلا حم در مورد بعض از گناهان تا ما داميه اين جاهل است براي جاهل عنوان انشاي را دارد اما براي كس كه شد
عالم عنوان فعليت را دارد مثل احام زيادي كه در باب كفارات م گويند در باب كفارات مخصوصا در كفارات حج خود امام
هم تصريح دارند كه حالا بايد ديد كه آن تصريح به آن فتوايشان با اين مبنا چونه سازگاري دارد كه م فرمايند اينها تمام براي

اين كفارات در باب محرمات احرام براي آن كس است كه عالم باشد و از روي عمد مخالفت بند.

 اما كس كه جاهل بوده، سهوا يك محرم را مرتب شده است، او لازم نيست كفارات احرام را بپردازد م خواهند با اين
نظريه مخالفت كنند و وجه مخالفتش هم اين است كه ما حقيقت حم را يا آنچه كه متوب در قرآن و سنت است قرار م دهيم
يا اراده حق تعال قرار م دهيم هر كدام باشد قابليت تغيير را ندارد، نم شود بوييم اين حم در قرآن تا ما داميه اين شخص

به بلوغ نرسيده براي اين شخص فعل نيست و انشاي است به بلوغ كه رسيد م شود فعل. اين قابل تغيير نيست.

 اين «اقيموا الصلات» كه در قرآن است يا بايد بوييم انشاي محض است ال آخر يا بايد بوييم فعل محض است. نم شود
بياييم با تغيير حالا ملف ما اين اقيموا الصَةَ را اينطوري تفسير بنيم. اگر اراده حق تعال هم باشد اراده حق تعال هم مصون

.لف است اين توضيح مقدمه اولاز تغيير و تبدل به تغير حالات م

مقدمه دوم كه عمده ابتار امام(قدس) در اين مقدمه دوم است و ي از موارد و مبان مهم است كه قبل از امام در كلمات
ديران اين مبنا ذكر نشده و از مختصات ايشان در علم اصول هست؛ این است كه فرمودند ما دو نوع خطاب داريم يك خطاب،
خطاب شخص است و خطاب دوم خطاب عام و خطاب قانون است و بين اين دوتا فرق هاي زيادي وجود دارد كه خلط بين

اين فرق ها و خلط بين خطاب خاص، خطاب شخص و خطاب عموم سبب بسياري از معضلات و مشلات شده است.

در خطاب خصوص و خطاب شخص مثلا الان زيد را من خطاب م كنم، مثلا م گويم «يا زيد افعل كذا» در اين جا قيودي
معتبر است. يك امان انبعاث است بايد اين زيدي را كه مخاطب قرار م دهيم خصوص اين زيد انبعاث درش ممن باشد. اگر

زيد مريض است عاجز است افتاده فلج است اصلا قدرت حركت ندارد من به  بويم «يا زيد افعل كذا». اين مستهجن است،
اين قبيح است، در خطاب شخص انبعاث مخاطب امان انبعاثش شرطيت دارد و همينطور در خطابات شخصيه.

 اگر ما آمديم يك شخص را نسبت به يك فعل نه كرديم بايد آن فعل در دايره ابتلاي آن ملف باشد. مثلا الان زيد م تواند
كس را بزند. برايش م گويم «لاتضرب» نه م كنيم او را م تواند يك غذاي را بخورد برايش م گوييم «لا تاكل هذه

الطعام»، اما اگر يك چيزي از دايره ابتلاي ملف خارج است، از دايره ابتلاي مخاطب خارج است، مثلا يك آب كه در آن طرف
دنيا هست و اين زيد تا آخر عمرش هم دستش به او نم رسد. بوييم «لا تشرب» آن آب را اين را م گويند قبيح و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


مستهجن است.

 اما همين دو تا قيدي كه در خطاب شخص ما معتبر م دانيم م گويم در خطاب شخص در اوامرش بايد امان انبعاث
مخاطب باشد در نواهيش بايد آن موردي كه متعلق نه است از دايره ابتلاي ملف خارج نباشد. در خطابات عام اين دوتا قيد

معتبر نيست. يعن وقت مولا م خواهد بفرمايد «يا ايها الذين آمنوا» اين خطاب عام است يا م فرمايد «يا ايها الناس» كه اين
خطاب عام است، لازم نيست كه دانه دانه افراد  درشان امان انبعاث باشد.

 وقت خداوند م فرمايد يا ايها الَّذِين آمنُوا كتب علَيم الصيام لازم نيست تمام افراد مؤمنين امان انبعاث درشان باشد. اگر در
زمان نزول آيه هزار مؤمن داريم اما از اين هزار، صدتايشان عاجز از صيام هستند، مانع ندارد. م فرمايد اين خطاب به نحو

عام يا به تعبير دير به نحو قانون شامل همه اينها م شود. هم آن كس كه عاجز است اين خطاب شامل او م شود و هم
افرادي كه تواناي دارند و قادر هستند اين خطاب شامل آنها م شود.

 در خطابات عام و قانون م فرمايند انبعاث جميع ملفين لازم نيست پس چه لازم است؟ همين كه يك مقدار افراد و لو در  يك
هزار نفر، صد نفر امان انبعاث درشان باشد كاف است.

حالا نتيجه چه م شود؟ نتيجه اين است اين كه م گوييم تليف به  عاجز قبيح است اين در خطابات شخصيه است. در خطاب
شخص ما نم توانيم يك عاجزي را تليف را متوجه او بنيم، اما در خطابات قانونيه و عموميه آنجا م گوييم  عاجز هم مورد

تليف است و اشال ندارد و م فرمايند اگر نوييم همه، اكثر خطابات كه در شريعت وارد شده است عنوان خطاب عام و
خطاب قانون را دارد.

ان قلت:  بفرماييد كه آنجاي كه مولا م گويد يا ايها الَّذِين آمنُوا كتب علَيم الصيام آنجا انحلال پيدا م كند. «يا ايها الذين
آمنوا» يعن به تعداد افراد مومن اين خطاب انحلال پيدا بند.

 قلت:  م فرمايند ما انحلال را قبول نداريم باز مشهور در اين خطابات انحلال را قبول دارند م گويند به تعداد افراد ملف در
عالم خارج حم انحلال پيدا م كند، يعن اگر ما صد ملف داريم اين «يا ايها الذين آمنوا» انحلال پيدا م كند به صد تا تليف.

 اما ايشان م فرمايند ما اين انحلال را قبول نداريم. چرا؟ براي اين كه دليل بياورند بر عدم انحلال. دليلشان اين است كه ما
خارجا م دانيم كه دو طايفه ي كفار و ديري عصات. اين دو طايفه مانند بقيه افراد اينها هم ملف هستند. الان همانطوري كه
مؤمنين و مسلمانها ملف به فروع هستند كفار هم ملف هستند. آنها هم صلات درشان واجب است. روزه برايشان واجب است

تا آخر.

 همانطوري كه اهل امتثال و مطيعين ملف هستند عصات و آنهاي هم كه عاص هستند آنها هم ملف هستند. م فرمايند اگر
ما بخواهيم قايل به انحلال بشويم بايد بوييم اين دوتا از دايره تليف خارج بشود. چرا؟ چون اگر گفتيم «يا ايها الناس، يا ايها
الذين آمنوا» اين انحلال پيدا م كند به تعداد افراد. يك تليف مستقل م شود اين تليف كه م خواهد شامل عاص بشود با

وصف اين كه خداوند م داند عاص انبعاث پيدا نم كند و امر را اطاعت نم كند.

كه م وييم اين عصيانليف شامل او نباشد، بايد بت ليف شامل او نيست. خوب اگر بخواهد عاصوييم كه پس اين تبايد ب 
كند اشال ندارد. در حال كه ضرورت قائم بر اين است كه عاص هم ملف است يعن به خاطر اين عصيان كه كرده است
عقاب م شود. پس م فرمايند از اين جهت كه كفار و عصاة اينها ملف هستند، ما كشف از اين م كنيم كه خطابات قانونيه

انحلال درش وجود ندارد.

وييم هزار نفر داريم هزار نفر مليف مستقل داريم، اگر بلف ما توييم به تعداد افراد مند بخواست انحلال پيدا ب اگر م 
شود تليف به عاص، چون انبعاث ندارد نم شود تليف به كافر، چون انبعاث ندارد نم شود بايد بوييم عاص و كافر اينها

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183


ملف نيستند در حال كه ضرورت بر اين است كه اينها هم ملف هستند.

ادله مرحوم امام:
سپس دليل م آورند براي عدم انحلال از اينجا وارد م شوند به اين كه خوب م فرمايند ما معتقد هستيم اين خطابات قانونيه
است هم شامل قادر م ةَ كه يك خطاب عام و قانونَوا الصيمقا چه؟ يعن مقيد به قدرت نيست مقيد به علم هم نيست يعن

شود هم شامل عاجز هم شامل عالم م شود هم شامل جاهل دليل م خواهند اقامه كنند يا گاه اوقات تعبير به مويد م كنند.
مويدات و ادله بياورند بر اين كه اين خطابات قانونيه مقيد به قدرت نيست.

اولين دليلشان اين است كه حالا اگر بخواهيم كه كلام تقريرات و كلام خودشان را باهم ذكر بنيم ميفرمايند اگر بخواهد مقيد به
قدرت باشد يا بايد خود شارع بيايد مقيد به قدرت بند يعن عقل ما كشف بند كه شارع احام خودش را مقيد به قدرت كرده
اين يك راه كه يا بايد بوييم خود عقل مستقلا م آيد حم م كند به اين كه اين احام شريعت مقيد به قدرت است از اين دو

راه خارج نيست يا از راه كشف است و يا از راه حم است نظير آنچه كه در باب نتيجه مقدمات انسداد م گويند كه نتيجه اين
كند به اعتبار ظن بنحو مستقل ايشان م م مكند كه شارع ظن را معتبر قرار داده است يا ح است كه يا عقل كشف از اين م

فرمايد اينجا بالاخره ما يك خطابات قانون داريم اگر اين خطابات بخواهد مقيد به قدرت باشد به ي از اين دو نحو است يا
عقل كشف از م كند كه شارع مقيد به قدرت قرار داده است عقل كشف م كند كه خود شارع مقيد قرار داده است يا نه، عقل

حم م كند كه اين خطابات بايد مقيد به قدرت باشد.

م فرمايند اما شق اول بوييم عقل كشف از اين م كند كه شارع مقيد به قدرت كرده است. دو تا مؤيد داريم بر اين كه چنين
كشف وجود ندارد، اگر شارع خطابات خودش را مقيد به قدرت بند، مؤيد اول اگر مقيد به قدرت بند، لازمه اش آن است که

در موارد شك در قدرت ما اصالة البرائه را جاري بنيم. چطور؟

 اول توجه بفرماييد كه مجراي اصاله البرائة كجاست؟ اگر ما در اصل يك تليف شك بنيم آيا شارع چنين چيزي را بر ما
تليف كرده است يا نه؟ يا در قيدي از قيود تليف نم دانيم شارع نماز را نُه جز قرار داده يا يك جز دهم را هم به نام سوره

واجب كرده است يا نه؟ در تمام اينها اصالةالبرائه جاري م شود.

 اگر ما در اصل تليف يا در قيدي از قيود تليف شك كرديم اينجا مجراي اصالة البرائه است. فرمودند اگر بوييم شارع اقيموا
الصَةَ را مقيد به قدرت كرده است، نتيجه اش اين است كه الان كه اول وقت م شود و من فرض كنيد م بينم يك مقداري

مريض هستم، شك م كنم آيا قدرت بر نماز دارم يا نه؟ 

ليفويم نماز بر من واجب نيست. در هر تنم و بشود، بايد برائت جاري ب ليف مدر قيدي از قيود ت شك در قدرت، ش
الان م خواهم امر به معروف بنم، ي از قيود امر به معروف مثلا قدرت است، اگر گفتيم همه تاليف مقيد به قدرت است،

الان شك م كنم آيا من قدرت بر امر به معروف دارم يا نه؟

 اصالة البرائه جاري م شود، بوييم آقا اشال ندارد. اصالة البرائه جاري شود. م فرمايد اين بر خلاف فتاواي فقها است.
فقها تماما فتوايشان بر اين است در شك در قدرت مجراي  احتياط است. الان نماز متوجه شما شده است، شما نم دانيد قدرت

داريد نماز بخوانيد يا نه؟ مجراي احتياط است بايد احتياط بنيد.

پس اين كه فقها فتوا دادند به اين كه بايد احتياط كرد در موارد شك در قدرت اين كاشف از اين است كه قدرت قيد تليف
نيست. چون اگر قدرت قيد تليف بود بايد در شك در قدرت ما اصالةالبرائة را جاري م كرديم در حال كه فتوا اصاله

الاحتياط است اين يك مؤيدي كه ذكر كردند حالا تا دنباله مطالب ايشان.

 

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43

