
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۰۶ دی ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 50 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مقدمه چهارم:

اين مقدمه رابعه در كلام مرحوم نائين در اجود التقريرات(ج2، ص 73-66) هست؛ مرحوم نائين فرمودند كه اين مقدمه اهم
مقدمات است و اساس مساله ترتب و نظريه ترتب بر اين مقدمه استوار است. اجمالا در اين مقدمه مرحوم نائين دو نوع اطلاق
امداريم، آنوقت اح و ملاك داريم و يك اطلاق و تقييد ذات فرمايند ما يك اطلاق و تقييد لحاظ كنند م و تقييد را تعريف م

كه ما داريم از سه حال خارج نيست:

 (صورت اول) يا در آنها اطلاق و تقييد لحاظ وجود دارد، (صورت دوم) يا در آنها اطلاق و تقييد ذات و ملاك وجود دارد،
(صورت سوم) و يا اينه هم اطلاق لحاظ و تقييد لحاظ و هم اطلاق و تقييد ذات هر دو در مورد آن حم محال و ممتنع است.

 و بعد از اينه اين اقسام ثلاثه را بيان م كنند و توضيح م دهند م آيند فرق بين اينها را كاملا روشن و تنقيح م كنند و بعد
نسبت به ما نحن فيه نتيجه گيري م كنند و نتيجه ای كه م خواهند بيرند همين است كه ما در اينجا كه يك امر به اهم داريم و
يك امر به مهم و امر به مهم در رتبه امر به اهم نيست و در طول او قرار دارد  و در نتيجه اگر اين دو تا خطاب در عرض يدير

نباشند م شود مساله ترتب و خطاب ترتب. اين اجمال اين مقدمه. 

سپس م فرمايند كه ما وقت كه يك حم را م گوييم وجود دارد و ثبوت دارد(كه از تعبير اين وجود و ثبوت در اين كتاب
اجود التقريرات تعبير به انحفاظ شده)،  اين حم ثبوتش و وجودش در رابطه با يك قيدي از ي از اين حالات ثلاثه خارج نيست

اگر آن قيد از انقسامات اوليه باشد اين حم نسبت به آن قيد يا به نحو مطلق لحاظ م شود يا به نحو مقيد لحاظ م شود.

 انقسامات اوليه را اين طور تعريف م كنند. آن قيود و اقسام كه متفرع بر ثبوت حم نيست، مولا قبل از آن كه حم را
صادر كند، قبل از صدور و ثبوت حم از مولا  اين اقسام معنا دارد و قابل تصوير است. مولا م خواهد بويد يك عالم را

اكرام بن، خوب اين قبل از آن كه وجوب اكرام را انشاء كند، خود مولا لحاظ م كند كه آيا اين عالم مطلقا متعلق براي
وجوب اكرام قرار بيرد، يا اينه نه اين عالم در صورتيه عادل باشد متعلق براي وجوب اكرام قرار بيرد.

 قبل از انشاء حم و قبل از ثبوت حم، تقسيم عالم به عالم عادل و غير عادل معنا دارد و اين عالم م شود مطلق لحاظ بشود و
م شود مقيد لحاظ بشود. اين را يعن اگر يك حم نسبت به يك قيدي كه  آن قيد از انقسامات اوليه است، يعن قبل از آن كه
حم ثابت باشد، اين قيد معنا دارد. انقسام اول يعن اين قيد متفرع بر ثبوت حم نيست. چنين اطلاق و تقييدي را از آن تعبير

م كنند به اطلاق لحاظ يا تقييد لحاظ. چرا به آن م گويند لحاظ؟ 

چون مولا  قبل از آن كه وجوب اكرام را بياورد متعلق را كه عالم است يا لحاظ م كند به نحو مطلق م گويد مطلق عالم را 
من م خواهم اين آقا و اين مامور اكرام بند.  يا لحاظ م كند به نحو مقيد م گويد عالم عادل را م خواهم متعلق وجوب

اكرام قرار بدهم. اين قسم اول.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 در قسم دوم كه از آن تعبير م فرمايند به اطلاق و تقييد ذات يا ملاك مورد اين صورت دوم نسبت به قيود و تقسيمات است
كه عنوان تقسيم ثانوي را دارد انقسامات ثانويه يعن انقسامات كه متفرع بر ثبوت حم است. اگر حم نيايد آن انقسام و آن

اقسام معنا ندارد.

 مثلا اين كه انسان عالم به حم باشد يا جاهل به حم باشد، تقسيم حم به اينه اين حم يا معلوم است يا مجهول اين از
انقسامات ثانويه است، يعن تا حم نيايد علم به حم يا جهل به آن حم معنا ندارد. ثانويه به آن م گويند يعن چون متفرع بر

ثبوت حم است، بايد اول حم بيايد تا اين معنا داشته باشد.

 آنوقت در انقسامات ثانويه در جاي خودش ثابت شده كه آن قيود و تقسيمات كه مربوط به تقسيمات ثانويه است، اخذش در
متعلق محال است. مولا نم تواند بفرمايد أَقيموا الصَّلاةَ ان كنتم تعلمون؛  اگر علم به وجوب صلاة داريد. مقيد به علم نم تواند

بند. براي اينه دور لازم م آيد.

 براي اينه هر حم فرع وجود متعلق خودش هست. هر حم متاخر از متعلق خودش هست، اگر ما بياييم علم به حم را در
متعلق قرار بدهيم، بايد قبل از اين علم، حم باشد تا انسان نسبت به او علم پيدا بند. لذا دور لازم م آيد. همان دوري كه در

مساله معروف اخذ قصد الامر در متعلق مثل مرحوم شيخ انصاري و من تبع شيخ ادعا فرمودند.

 لذا  اينجا هم همين طور است. تقسيمات ثانويه كه ييش همين قصد امر و عدم قصد امر است و ديري هم علم و جهل است.
مولا نم تواند علم به آن حم را  در متعلق آن حم اخذ كند، آنوقت از آن طرف گاه غرض مولا مطلق است مولا م خواهد

بويد اين وجوب صلاه مطلق است، چه كس عالم به او باشد چه نباشد.

 گاه اوقات هم غرض مولا مقيد به فرض علم است، مثلا ببينيد در باب جهر و اخفات، مولا وجوب جهر در نمازهاي جهري، 
وجوب اخفات در نمازهاي اخفات را آورده، اما غرض مولا در فرض علم است. اما آنجاي كه كس جاهل باشد آنجا وجوب بر

ذمه او نيست.

ه دور لازم مند براي  اينتواند اخذ ب گوييم در خود دليل مساله علم و جهر را نم ند؟ ما مخوب اينجا مولا چه كار بايد ب 
آيد، از آنطرف غرض مولا در بعض موارد به اطلاق است، يعن م خواهد بفرمايد فرق بين علم و جهل وجود ندارد. نماز

اوقات غرض مولا مقيد است، اينجا م واجب است چه عالم باشد چه جاهل، حج واجب است چه عالم باشيد چه جاهل. گاه
فرمايد مرحوم نائين  براي بيان غرض خودش در يك دليل دوم كه اسم آن دليل دوم را م گذارد دليل خارج يا متمم جعل، در

آن متمم جعل م آيد اين غرض خودش را بيان م كند. م گويد آن وجوب صلات كه در أَقيموا الصَّلاةَ من گفتم آن مطلق
است . 

«الاحام مشركته بين العالم و الجاهل»؛ در جهر و اخفات م آيد م گويد آن وجوب جهر يا اخفات مقيد به علم است، اما
كس كه جاهل است بر او وجوب در كار نيست. غرض  خودش را م آيد ‐ يعن غرضش كه يا به نحو اطلاق است يا به نحو

خارج از آن دليل اول و اسمش را م گذاريم دليل خارجيف يعن آيد در يك دليل جداگانه كه اسمش را م تقييد‐ اين را م
گذارند متمم جعل.

جعل خود أَقيموا الصَّلاةَ است اين دليل كه م گويد اين أَقيموا الصَّلاةَ فرق بين علم و جهل در آن نيست ميشود متمم براي
جعل. آنوقت م فرمايند كه در اينونه انقسامات اطلاق و تقييد لحاظ امان ندارد مولا نم تواند قبل از حم بيايد لحاظ بند

فرمايند در اينجا يعن ند لذا مم را به نحو مطلق لحاظ بم  بيايد حتواند قبل از ح نيامده مولا نم مم را هنوز حعلم به ح
در اين انقسامات ثانويه ما اطلاق و تقييد لحاظ نداريم. اسمش را م گذارند اطلاق و تقييد ذات يا ملاك، ملاك يعن اينه

غرض مولا يا به نحو مطلق است ملاك كه در اين وجوب صلاه است يا به نحو مطلق است يا به نحو مقيد تعبير ديري هم كه
دارند اين  است كه م فرمايند اينجا اطلاق يا تقييد از راه  نتيجه الاطلاق  يا نتيجه التقييد ثابت م شود م گوييم گاه اطلاق

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


از راه دليل ثابت است خود دليل مطلق است اعتق رقبه اطلاق دارد چه رقبه كافره چه رقبه مومنه اطلاق و تقييدي كه از خود
دليل استفاده م شود به آن م گويند اطلاق و تقييد لحاظ همان بود كه در انقسامات اوليه مطرح فرمودند. اما گاه اوقات

اطلاق را داريم.

اما اين اطلاق را از راه خود دليل استفاده نم .چه نباش َّلاةَ اطلاق دارد چه صلاه  چه عالم باشوا الصيمگوييم آقا أَق م 
توانيم بنيم؛ چون گفتيم دليل قابليت اينه متعلقش مطلق باشد يا مقيد قابليت اين را ندارد بله اطلاق از راه نتيجة الاطلاق

است، يعن دليل دير كه عنوان متمم جعل دارد، عنوان ممل جعل را دارد، آن دليل دير مفادش مفاد اطلاق است، دليل دير
مفادش مفاد تقييدي است، لذا از او تعبير م كنند به نتيجه الاطلاق يا نتيجه التقييد.

گاه اوقات ممن است سوال كنند فرق بين اطلاق و نتيجه الاطلاق چيست؟ فرق بين تقييد و نتيجه التقييد چيست؟ اطلاق و
تقييد خودش عنوان لحاظ را دارد اما نتيجه الاطلاق يا نتيجه التقييد كه از راه دليل دير استفاده م شود به  عنوان اطلاق و
تقييد ذات يا اطلاق و تقييد ملاك را دارد. (عرض م كنم كه اين قسمت دوم است). پس ببينيد در قسمت اول اطلاق و تقييد

لحاظ شد در قسمت دوم اطلاق و تقييد ذات يا ملاك شد.

آنوقت مرحوم نائين م فرمايد يك قسم سوم داريم اين قسم سوم هم اطلاق و تقييد لحاظ در آن محال است هم اطلاق و تقييد
ذات در آن محال است. هر دو قسم در آن محال است و آن قسم سوم آنجاي است كه حم انحفاظ دارد باز تعبير به انحفاظ،

انحفاظ عبارت اخري همان ثبوت يا وجود است.

 منته به ذاته انحفاظ دارد يعن خود حم اقتضاي وجود خودش را ذاتا دارد و نسبت به آن تقديري كه الان ما م خواهيم اين
حم را نسبت به او بيريم ذاتا اقتضا دارد ثبوت خودش را  عل فرض آن تقدير، يا عل فرض رفع آن تقدير، كه اين ترديد به

خاطر انواع احام است.

 در احام واجب حم اقتضاي انحفاظ و ثبوت خودش را دارد، عل تقدير وجود متعلق و اقتضاي هدم ترك را دارد يعن ترك
متعلق. خود حم م گويد ترك متعلق بايد منهدم بشود. در تحريم به عس است كه حالا توضيح م دهيم.

 مثال كه براي اين قسم سوم مرحوم نائين زده همين مثال اطاعت حم و عصيان حم است م فرمايد: خود حم  نسبت به
اطاعت يا عصيان ما نم توانيم بوييم اطلاق و تقييد لحاظ دارد، چرا م فرمايد: اما استحاله تقييد لحاظ؟ تقييد لحاظش اين

است كه بياييم بوييم مولا م گويد من وجوب صــلاه را مقيـــد بــه امتثـــال م آورم، خوب اين تحصيل حاصل م شود كه.

 اگر بويد من وجوب صلاه را در حاليه امتثال هست قرار م دهم و ثابت م دانم اين م شود تحصيل حاصل اگر بخواهد
مقيد به عدمش بند كه طلب ضدين م شود، بويد وجوب صلاه را مقيد به اينه الان در حين جعل صلاة نباشد. خوب اين هم

م شود طلب ضدين. 

آنوقت  اگر تقييد لحاظ در يك موردي محال شد، اطلاق هم محال است. البته اين روي مبناي نائين است كه اطلاق و تقييد را
عدم و مله م داند و اذا استحالة التقييد استحالة الاطلاق.

 روي مبناي كسانيه تقابل بين اطلاق و تقييد را عدم و مله م دانند م گويند اطلاق، يعن عدم تقييد در موردي كه تقييد
ممن باشد اگر در يك جا تقييد محال شد اطلاق هم محال است. الان اثبات كردند تقييد لحاظ محال است. نه م تواند مقيد
كند به امتثال نه م تواند مقيد كند به عصيان، يك فرضش تحصيل حاصل است يك فرضش هم طلب جمع بين ضدين است،

اطلاق لحاظ هم محال م شود و باز همين دليل را آوردند براي استحاله اطلاق و تقييد ذات، يعن آمدند در باب اطلاق و تقييد
ذات هم فرمودند آنجا هم يا تحصيل حاصل م شود يا جمع بين ضدين م شود.

 يعن وقت ما در متمم جعل كه در متمم جعل م خواهد بياييد بويد آن حم اول مقيد يا به امتثال است يا عصيان اگر مقيدش

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


كند با متمم جعل به امتثال، باز تحصيل حاصل است، مقيد كند به عصيان مشود جمع بين ضدين.

نيم. ما آيا نمتقسيم ب عصم اما ان يمتثل و اما ان يوييم كه «الحتوانيم ب وييم ما؟ ما نمب پس در اين قسم سوم چ  
توانيم بوييم ملف تقسيم م شود به ملف ممتثل و ملف عاص؟

مرحوم نائين م فرمايند كه اينجا خود حم بذاته اقتضاي ثبوت و وجود را دارد، هم در فرض اطاعت هم در فرض عصيان.
حم مقيد به اطاعت نيست، حم مقيد به عصيان نيست. در فرض اطاعت، حم خودش ذاتا اقتضاي وجود و ثبوت را دارد.

در فرض عصيان هم همين طور.
آن وقت يك تشبيه كردند اين قسم سوم را به بحث ماهيت و  وجود. ما گاه اوقات م گوييم الانسان موجود خوب اين انسان

ماهيت انسان است، دير م گوييم ماهيت انسان موجود است. خوب اين ماهيت را كه ما موضوع قرار داديم براي اين
محمول، از شما سوال م كنيم آيا ماهيت مقيد به وجود را ما موضوع قرار داديم؟

 يعن م گوييم الانسان الموجود، موجود؟ اينه مقصود نيست اين م شود ضرورت بشرط محمول. يا اينه اين ماهيت را مقيد
به عدم قرار داديم موضوع. م گوييم: «الماهيت المعدومه موجود»، اينه تناقض در آن بوجود م آيد يا حت ماهيت مقيد به

اطلاق هم موضوع واقع نم شود. نم گوييم «الماهيه بقيد الاطلاق» باز بقيد الاطلاق هم آب از حمل وجود و حمل وجود است.

 لذا آنجا  آمدند يك شق چهارم را درست كردند. نه ماهيت موجوده نه ماهيت معدومه نه ماهيت مطلقه. گفته اند آن ماهيت كه
موضوع واقع م شود، ماهيت معرات است، يعن عاري از  قيد و عاري از اطلاق است. بدون هر قيدي نه قيد وجود نه قيد عدم

نه قيد اطلاق، خال از هر گونه قيدي، اين را ما موضوع قرار م دهيم و وجود را بر او حمل م كنيم.

در ما نحن فيه هم همين طور است در ما نحن فيه اين حم كه ما م آييم در اينجا در نظر م گيرد مولا اين حم را ذات خود
حم اقتضاي ثبوت و وجود و انحفاظ دارد. هم در فرض عصيان هم در فرض اطاعت. نه مقيد به اطاعت است، نه م توانيم

بوييم نسبت به اطاعت اطلاق دارد، در اين قسم سوم هم اطلاق و تقييد لحاظ محال است، هم از باب غرض، خوب اطلاق و
تقييد ذات بر م گشت به اينه بايد غرض مولا يا به نحو مطلق باشد يا به نحو مقيد باشد.  اينجا باز آن هم م فرمايند نم شود

چون يا طلب محال لازم م آيد، تحصيل حاصل يا اجتماع ضدين و نقيضين لازم م آيد. 

لذا در اين قسم سوم م فرمايند موضوع خطاب كه عبارت از ملف است، نم شود ملف ممتثل را موضوع قرار بدهد، بويد
براي ملف ممتثل نماز واجب است. نم شود ملف را به قيد اطلاق چه ممتثل چه عاص قرار بدهد اين هم امان ندارد، خود

ملف به ذاته اقتضاي وجود دارد در فرض عصيان و در فرض اطاعت.

 البته عرض كردم در احام واجب اين تعبير را م كنند. در واجبات م فرمايند حم به ذاته اقتضاء دارد وضع فعل و رفع ترك
را، يعن وقت م فرمايد صل اين صل اقتضاي اين را دارد كه شما صلاة را بياور و ضدش را ترك بن رفع كن ترك را در

تحريم عسش است، يعن حم اقتضا دارد، رفع را بذاته و وضع ضدش را، اين حالا تعبير و فرق است كه بين وجود و تحريم
هست.

عل اي حال م فرمايند اينه بوييم ملف يا عاص است يا ممتثل، اين جزء نه اطلاق و تقييد ذات است نه اطلاق و تقييد
لف به ممتثل و عاصدهند و آن اين است كه بالاخره آيا تقسيم م كنند و جواب م البته در اينجا مطرح م اليك اش لحاظ

جز انقسامات ثانويه است يا اوليه كداميك از اينهاست  كه اين را فردا عرض م كنيم حتما اين را پيش مطالعه بفرماييد. 


