
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۰۳ دی ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:

عرض كرديم كه جهات را بايد در آخر اين بحث مقدمه سوم عرض م شد؛ رسيديم به اين جهت كه اين بيان مرحوم محقق
نائين كه ما بوييم فعليت حم و زمان امتثال يا زمان عصيان اينها متحد هستند، اين مطلب، مطلب تام است.

 زمان حم و زمان شرط و زمان عصيان يا امتثال يك زمان واحد است. و مرحوم آقاي خوئ(قدس) و امام(رض) هم اين
نظريه را پذيرفتند كه زمان فعليت حم كه از آن تعبير م كنيم به مجعول و زمان فعليت شرط و زمان امتثال يا عصيان در همه

خطابها  يك زمان است. و اساس اين مقدمه سوم مرحوم نائين هم مبتن بر همين بود كه بين خطاب و امتثال تقدم و تاخر
زمان نيست، بر خلاف آنچه كه در نزد اصوليين گذشته معروف و معقول بوده كه اول خطاب فعليت پيدا م كند بعد از او زمان

امتثال فرا م رسد. 

به همان تعبيري كه مرحوم نائين داشتند، ما اگر بخواهيم بوييم كه زمان فعليت حم، مقدم است بر زمان امتثال، خوب اين
لغويت لازم م آيد. بوييم در يك زمان وجوب حج فعليت پيدا بند، اما هنوز زمان امتثال فرا نرسيده. فرمودند كه اين لغويت

لازم م آيد، لذا ما بايد بوييم كه زمان اينها يك زمان است، همان زمان كه فعليت پيدا م كند، زمان امتثال است و يا عصيان
در همان زمان است و بين اين ها تقدم و تاخر زمان نيست. لين عرض كردم هم امام(رض) اين را پذيرفتند هم مرحوم آقاي

خوئ  اين را پذيرفتند و عده كثيري از اصوليين متاخر هم يعن بعد از مرحوم نائين هم همين نظريه را دارند. 

نته و جهت كه در فرمايش نائين بود و مرحوم اصفهان به آن اشال كرد اين بود كه ايشان فرمود: بين فعليت حم و امتثال
گرچه تقارن زمان اما  تقدم رتب وجود دارد. عرض كرديم مرحوم اصفهان تعبيري كه دارند در نهايه الدرايه اين است كه تقدم

رتب معقول نيست.

 دليل كه دنبالش اقامه كردند كه ما آن دليل را هم توضيح داديم ولو اينه آن دليل ف حد نفسه دليل تام بود اما گفتيم اين دليل
نم تواند دليل براي اين مدعا باشد، ايشان در دليلش اثبات كرد كه امتثال عليت براي سقوط تليف ندارد. عصيان عليت براي

سقوط تليف ندارد؛ خوب ما گفتيم حالا عليت ندارد، اما اگر عليت نداشت اين چه دليل م شود بر اينه تقدم رتب معقول
نباشد؟ 

يك تقدم و تاخر عقل داريم. تقدم رتب ما نياز به يك ملاك عقل ،وييم كه براي تقدم رتبتوانيم اين بيان را ب عرض كرديم كه م
است، عقل م گويد بايد ملاك داشته باشد، ملاكش هم يا عليت است يا شرطيت و در اينجا هر دو ملاك منتف است.

 فعليت مجعول نسبتش با امتثال كه ملف انجام م دهد، نه رابطه عليت و معلوليت است، نه رابطه شرط و مشروط است و
همين مقدار براي ما كاف است، يعن كسان كه م خواهند بويند تقدم رتب وجود دارد بايد اثبات كنند كه ي از اين دو ملاك

در اينجا وجود دارد و ما ملاحظه م كنيم هيچدام يك از اين دو ملاك در اينجا نيست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 البته مرحوم نائين در اول اين مقدمه سوم، ايشان فرمودند كه نسبت بين خطاب و امتثال، نسبت علت و معلول است. فرمودند:
گرچه اينجا علت و معلول توين نيست، اما اين دو تا يعن خطاب و امتثال كه خطاب را هم ديروز توضيح داديم گفتيم مراد از
خطاب خود جعل نيست، مراد مجعول است. فرمودند اين دو تا نسبتشان نسبت عل و معلول توين نيست، اما به منزله علت

و معلول است.

 خوب از نائين سوال م كنيم كه چرا شما اين دو تا را به منزله علت و معلول م دانيد؟ م فرمايد: خطاب عنوان بعث را
دارد، منته بعث كه به فعليت رسيده، امتثال عنوان انبعاث را دارد؛ يعن اين كه ملف و مامور در نفس خودش  نسبت به آن

بعث و تحري كه مولا كرده، نسبت به او منفعل م شود و م پذيرد.

است يعن و معلول از اين بعث است، نسبت بين بعث و انبعاث نسبت عل كه در نفس مولا آمده ناش فرمايد اين انبعاث م 
به منزله علت و معلول است. و اين حرف را در بحث واجب مشروط هم مرحوم نائين داشتند و اصلا چه بسا بر اساس همين

مبنا ايشان شرط متاخر را محال م دانستند، م گفتند چطور م شود كه بعث محقق بشود انبعاث محقق نشود؟ همانجا ما
عرض كرديم كه اين مبنا مبناي باطل است.

نسبت بين بعث و انبعاث، نسبت علت و معلول نيست، براي اينه كثيرا ما بعث يعن مجعول فعليت دارد اما هيچ انبعاث در كار
نيست. نسبت به عصات كس كه عاص است نسبت به كفار، اينجا بعث وجود دارد و لذا الان مشهور فقهاي ما قائل هستند

كه«الفار ملفون بالفروع كما انهم ملفون بالاصول»؛ كفار هم ملف به فروع هستند يعن الان خطاب أَقيموا الصَّلاةَ به نحو
يك حم فعل متوجه كافر است و قيامت هم به خاطر ترك صلاه عقابش م كنند و لذا روز قيامت ي از علل كه كفار عقاب
م شوند اين است كه اهل نماز نبودند. بنا بر اين اينجا شما چه م فرماييد؟ اينجا بعث هست بعث به مرحله فعليت هم رسيده

در حاليه هيچ انبعاث در كار نيست. 

نظر استاد محترم

عل اي حال  اينجا ما هيچ وجه براي تقدم و تاخر به نحو رتب نم بينيم مر اينه نسبت بين بحث و انبعاث را كس نسبت
علم و معلول بداند. البته مرحوم نائين هم قائل است كه نسبت بين بعث و انبعاث را نسبت عل و معلول م بينيم. حالا

كه اصلا بالاتر از عرض ما را  دارد م شود بيان كرد مرحوم محقق اصفهان عرض كردم اين نهايت چيزي است كه اينجا م
گويد تقدم رتب بين خطاب و امتثال معقول نيست اصلا حالا ما تا آن اندازه نميوييم معقوليتش ممن است ول الان در مقام

اثبات م گوييم ما وجه را نم بينيم. يا بايد از راه عليت باشد يا از راه شرطيت ما وجه را نم بينيم.

 پس نتيجه در اين جهت اين شد، چون اينها را خوب دقت بفرماييد متاسفانه منقح نيست در كلمات حالا همين كتابهاي را هم كه
داريد بحث م كنيد روشن م شود اين عرائض ما؛ از نظر زمان ما پذيرفتيم اقتران اينها را اما از نظر  تقدم و تاخر رتب ما

نپذيرفتيم. 

جهت دير اين است كه گفتيم مرحوم آقاي خوئ فرمودند: ترتب بين الخطابين  معقول نيست، يعن كس نم تواند بيايد بويد
خطاب مهم مترتب بر خطاب اهم است. چرا؟ فرمودند براي تقدم رتب خطاب اهم بر خطاب مهم ما ملاك م خواهيم، اينجا

ملاك نداريم ما، تقدم رتب خطاب اهم بر مهم هيچ ملاك ندارد، لذا فرمودند ما بايد بوييم ترتب يعن خطاب مهم، مشروط به
عصيان خطاب اهم است.

 الان هم گاه اوقات از يك آدم ملاي سوال كنيد كه آقا ترتب يعن چ؟ م گويد آقا يعن خطاب مهم مترتب بر خطاب اهم
است خوب اين تعبير، تعبير دقيق نيست و اين فرمايش مرحوم آقاي خوئ درست است. خطاب اهم ما به چه ملاك بياييم

بوييم تقدم رتب دارد بر خطاب مهم. نه رابطه عليت در آن هست، نه رابطه و ملاك شرطيت در آن هست. بله عصيان اين را
دارد و ترتب يعن شرط قرار داديم، ما عصيان را شرط قرار داديم و از باب تقدم شرط بر مشروط اينجا عصيان تقدم رتب

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


خطاب مهم مترتب بر عصيان خطاب اهم. اين هم يك جهت. 

جهت بعدي اين است كه باز در كلمات مرحوم آقاي خوئ در محاضرات ايشان يك ادعاي را ذكر كردند و اين ادعا را جواب
دادند. مدع م گويد كه خطاب مهم به دو رتبه متاخر از خطاب اهم است.

 براي اينه عصيان اهم رتبتاً متاخر از اهم است و خود مهم هم رتبتاً متاخر از عصيان است، پس نتيجه اين م شود كه خطاب
به مهم به دو رتبه متاخر است و لو اينه زمانا ما بوييم زمان اهم، زمان عصيان، زمان مهم يك زمان است، اما خطاب به مهم

به دو رتبه از خطاب اهم متاخر است. فرمودند اين ادعا هم ادعاي باطل است. 

 وجه بطلانش اين است كه ما آمديم گفتيم كه خطاب به مهم اصلا ارتباط به خطاب به اهم از نظر تقدم و تاخر رتب ندارد. و
باز همان دليل را  آوردند كه در خطاب اهم كه اسمش را م گذاريم متقدم در تقدم رتب متقدم بايد در ذات متقدم ملاك تقدم

باشد.

 ما الان خطاب به اهم را م گذاريم اينجا خطاب مهم كنارش در ذات خطاب اهم چيزي كه او را ذاتا متقدم بند بر خطاب به
مهم نداريم. اگر نشد لذا م گوييم خطاب به مهم ربط به اهم ندارد ،خطاب به مهم فقط متاخر از عصيان او هست اين اولا

جواب كه ايشان فرمودند و ثانيا همين نتيجه اي كه ما قبلا به آن رسيديم ما  گفتيم بين خطاب و امتثال تقدم و تاخر رتب نيست
همانطوري كه تقدم و تاخر زمان هم وجود ندارد. عين همين مطلب نسبت به عصيان هم مطرح م شود. يعن نم توانيم بوييم

خطاب به اهم تقدم رتب دارد بر عصيان، نه.

 اگر م شد اين حرف را بزنيم، باز مجال بود بر اينه بوييم خطاب به مهم به دو رتبه و به دو مرتبه بر خطاب به اهم متاخر
است، اما ما انار كرديم اين را، گفتيم ما تقارن زمان اينها كه براي ما روشن است تقدم و تاخر رتب هم دليل ندارد، لذا  اگر

دليل نداشت فقط تنها چيزي كه دليل دارد اين است كه عصيان چون عنوان شرطيت را دارد براي خطاب به مهم، به ملاك
شرطيت تقدم رتب دارد بر خطاب به مهم.

آخرين جهت كه اينجا عرض م كنيم، وقت به اين كتاب معتمد الاصول مراجعه م شود در همان( ج 1 در ص 138)  آنجا
فرمودند كه در رد اين مقدمه سوم يك تعبيري دارند و فرمودند ما مفصلش را در رد مقدمه پنجم م آييم ذكر م كنيم و آن  اين

است كه م خواهند بفرمايند اصلا عصيان، يعن ترك مامور به، ترك مامور به يك امر عدم است و لا تقدم و لا تاخر بين
الاعداء.

 حساب بحث فلسف را اينجا خود امام با اينه مرر م فرمايند نبايد مسائل فلسف را در اصول آورد اينجا پياده كرده. فرمودند
اصلا محال است كه ما به اين خطاب مهم مشروط به عصيان بشود چون عصيان يك امر عدم است و نم شود و محال است
بوييم كه عصيان مقدم است بر خطاب به مهم چون عصيان يك امر عدم است و امر عدم هيچ تقدم و تاخري بينش نيست،

عدم زيد و عدم عمرو شما م توانيد بوييد عدم زيد بر عدم عمرو مقدم است يا نه؟ نم شود.

اين فرمايش امام اولا عرض كردم كه به كار بردن آن دقت فلسف در اينجاست عصيان و لو از نظر فلسفه يك امر عدم باشد
اما از نظر عرف، عصيان يك امر وجودي است و آثار هم بر آن مترتب م شود. اثرش اين است عقابش م كنند خوب اگر

عدم باشد عدم هيچ اثري نبايد بر او مترتب باشد حت العقاب.

 و همچنين آثار ديري بر او هست، اين اولا. ثانيا اين فرمايش كه امام فرمودند طبق مبناي خودشان است كه امام(رض) بين
دانم يادتان هست يا نه اين مبناي  امام را پارسال به يك مناسبت وجود ندارد. نم گويند فرق عدم مضاف و عدم مطلق م

آيند روي همين تفصيل بين عدم مضاف و عدم مطلق، م مطرح شد، بر خلاف آنچه كه مشهور قائل هستند و در اصول هم م



آيند حم را بار م كنند،  ايشان اين تفصيل را قبول ندارند م فرمايند: عدم مضاف هم حم عدم مطلق را دارد.

 ما هم در جاي خودش با اين نظريه مبارك ايشان مخالفت كرديم و گفتيم نه عدم مضاف له حظ من الوجود و آثار وجودي براي
شود. اينجا هم همين طور است. اينجا عصيان از مصاديق عدم مطلق كه نيست عصيان مامور به، ترك مامور به، م او بار م
شود عدم مضاف و اثر دارد، لذا هم م تواند شرط واقع بشود هم عنوان تقدم و تاخر رتبيش محفوظ است.(اين تمام اللام در

بحث مقدمه سوم). 

مقدمه چهارم: كه مرحوم نائين فرموده اجود التقريرات(ص73- 66) اهم مقدمات است. حتما پيش مطالعه بفرماييد.


