
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۰۲ دی ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 48 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:

فرمايش مرحوم محقق اصفهان را ملاحظه فرموديد. ايشان فرمودند كه به نظر ما نه اطاعت علت براي سقوط تليف است و نه
معصيت علت است براي سقوط تليف. بله بعد از آن كه يك تليف براي انسان فعليت پيدا م كند بعد از آنه انسان امتثال

كرد با امتثال مقتض اين تليف منته م شود و تمام م شود.

 بعد از امتثال دير اين امر و اين تليف مقتض براي تاثير ندارد. و در باب معصيت فرمودند كه با اولين آن از آن معصيت و
زمان معصيت اين عصيان محقق م شود و تليف نسبت به زمان هاي بعد قابليت تاثير را ندارد. يعن زمان بعد از آن اول از

قابليت براي فعل خارج م شود. 

مثلا در همين واجب مضيق وقت كه در آن، آن اول از طلوع فجر ملف امساك نرد با همان آن اول كه امساك را ترك كرد
عصيان محقق م شود بعد از آن كه عصيان محقق شد نسبت به زمان بعد زمان قابليت براي فعل را ندارد و در نتيجه بعد از

آنه زمان قابليت فعل را نداشت اينجا م گوييم كه دير تليف ثابت است از باب اينه ظرف دير قابليت براي عمل را ندارد.

 آنوقت مرحوم اصفهان اين اشال را وارد كردند و نتيجه گرفتند كه اطاعت علت براي سقوط امر نيست، معصيت هم علت
براي سقوط نيست. 

اشال:
امتثال و عصیان معدوم محال است، بدین بیان که در زمان امتثال و عصیان، تلیف باید فعل باشد؛ و گرنه لازمه عدم تلیف

در زمان آن دو، امتثال و عصیان امر معدوم مباشد، و این محال  است.

اشال: نتيجه اين م شود كه در آن دو تا مطلب كه ديروز عرض كرديم كه اين دو تا مطلب دير در كلام مرحوم اصفهان به
آن تصريح نشده يك اشاره اي در خود عبارات مرحوم نائين آمده و برخ دير هم يك مقداري مفصل تر گفته اند و آن اين است

كه ما معتقديم به اينه اطاعت معدوم محال است، امتثال معدوم هم محال است.

 عصيان معدوم هم محال است هم اطاعت معدوم محال است و هم عصيان معدوم محال است. يعن در زمان كه ملف در
حال امتثال است تليف بايد بالفعل موجود باشد و در زمان كه ملف در حال عصيان است بايد تليف موجود باشد و الا اگر

در زمان امتثال بوييم تليف قبلا بوده اما زمان امتثال تليف نيست خوب چ را دارد امتثال م كند؟

 امتثال معدوم كه نم شود. اگر زمان كه دارد عصيان م كند بوييم در همين زمان تليف بالفعل وجود ندارد خوب عصيان
معدوم م شود و عصيان معدوم محال است. لذا  هم در امتثال هم در عصيان ما بايد فرض كنيم يعن به حسب واقع تليف
هست، خوب حالا كه تليف هست از آن طرف بياييم بوييم عصيان يا امتثال علت براي سقوط هستند اين مطلب كه ديروز

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


عرض كرديم كه فيف الجمع بينهما، اين اختصاص به عصيان ندارد اين اشال در امتثال هم هست. 

در امتثال از يك طرف شما م گوييد: امتثال علت سقوط تليف است، در حاليه امتثال معدوم محال است در زمان امتثال بايد
تليف فعليت داشته باشد. در عصيان م گوييد عصيان علت سقوط  تليف است، در حاليه عصيان معدوم هم محال است.

بايد در زمان عصيان تليف وجود داشته باشد.
جواب: خوب روي نظريه مرحوم اصفهان حل اين جواب و اين اشال كه اصلا يك اشال كل است خيل مستقيما هم

ارتباط به بحث ترتب ندارد يك اشال كل است و حل اين اشال روي نظريه مرحوم اصفهان به همين است كه ما بياييم
عليت را از بين ببريم و بوييم:

اينه شما م گوييد عصيان علت سقوط تليف است، اين حرف غلط است، عصيان عليت ندارد، بله آن، آن اول كه
عصيان م خواهد محقق بشود كه در همين آن اول تليف فعليت دارد تا عصيان محقق شد از آن دوم به بعد يعن بعد از آن كه
آن اول گذشت و مض پيدا كرد از آن اول به بعد، يعن آن دوم و سوم و چهارم دير زمان قابليت براي امتثال را ندارد و بوييم

اين كه م گوييم عصيان مسقط است معناي مسقط بودن همين است نه اينه دائما بايد عصيان باشد، تا اين اسقاط تحقق پيدا
بند، عصيان عنوان مسقط را دارد معنايش همين است.

 خوب اگر ما اين بيان را كرديم خوب آن اشال دير حل م شود، اين اشال كه ما بياييم بوييم خوب عصيان بايد اضافه
بشود به امر م گوييم اين فقط در آن اول بوده، در آن اول امر هست عصيان م شود عصيان الامر اما آنات بعد عنوان مسقط

را دارد يعن دير در آنات بعد زمان قابليت براي تحقق عمل را ندارد، لذا اين از نظر عصيان مشل اين چنين حل م شود. 

در باب امتثال فقط يك فرق وجود دارد با عصيان كه اين فرق مرحوم اصفهان دير به آن اشاره نفرمودند اما روشن است دير
بايد در باب امتثال بوييم با جزء آخر عمل امر دير مقتض خودش را از دست م دهد در عصيان با جزء اول و آن اول سبب
م شود كه دير زمان قابليت براي عمل نداشته باشد در امتثال با جزء آخر سبب م شود كه امر اقتضاي خودش را دير تمام

بشود. مقتضيش تمام شد عمل آمده و معناي اينه ما م گوييم امتثال مسقط تليف است اين نيست كه امتثال علت لسقوط
التليف، نه يعن امتثال كه آمد، امتثال چه زمان م آيد؟ آن زمان كه جزء آخر عمل محقق بشود. در آن زمان دير امر، آن

.براي تاثير ندارد. اين از توضيح فرمايش مرحوم اصفهان ر مقتضامري كه اول متوجه انسان بوده دي

تنبيه: حالا اينجا چند نته را ما بايد عرض بنيم تا جوانب بحث روشن بشود: اولين نته اين است كه ما هر مقداري كه در
كلمات مشهور مراجعه كرديم تعبير به عليت در كلمات آنها نيست. اين كه مرحوم  آخوند در كفايه به تبع ديران آمدند مسقطات

تليف را بيان كردند. گفتند مسقطات تليف چند چيز است؟ سه چيز است؛ اطاعت، عصيان، خروج موضوع و منتف شدن
موضوع. اين ها هم بعيد نيست كه منظورشان همين نظر مرحوم اصفهان باشد. اينها تعبير به عليت كه نردند اينها گفتند امتثال
مسقط است. مسقط است يعن بعد از امتثال ما امر نداريم دير، امر نداريم معنايش حتما اين نيست كه امتثال علت است براي

سقوط تليف تا شما بوييد كه اين اشال در اينجا هست. از يك طرف م گوييد امتثال علت سقوط است از يك طرف تا تليف
نباشد امتثال معنا ندارد، لذا م شود گفت اين نزاع يك مقداري نزاع اصلا لفظ بشود. يا بوييم مشهور هم همين كه مرحوم

اصفهان آمده با دقت به او رسيده است. مشهور هم مرادشان همين است نه اينه حالا مشهور هم يك معناي ديري بنام عليت
در اينجا اراده كرده باشد.

مطلب دوم اين است كه مرحوم اصفهان در مقام اشال به مرحوم نائين است. آيا با اين بيان بر نائين اشال وارد م شود يا
نه؟ عرض كرديم كه اين قسمت بحث كه عمده بحث در مقدمه سوم در همين است گفتيم بحث در جواب از اشال دوم آن هم

گفتيم اشال دوم چند فرض دارد؟ دو فرض دارد.

 فرض اول مستشل گفت اينه ما بياييم عصيان خارج را شرط قرار بدهيم براي امر به مهم. فرض دوم اين بود كه تعقب
العصيان را شرط قرار بدهيم كه ما عرض كرديم در ميان اين دو تا فرض باز آن كه مهم است فرض اول است. خوب باز دقت



كنيد هم اشال را عرض كنم هم جواب نائين را ترار م كنم تا ببينيم حالا آيا اين اشال مرحوم اصفهان اصلا ارتباط به اين
جواب مرحوم نائين دارد يا ندارد. مستشل، يعن مستشل بر ترتب گفت: 

اگر عصيان خارج را ما بياييم شرط قرار بدهيم چون عصيان سبب سقوط امر به اهم است، نتيجه اين م شود در فرض
حدوث مهم ما دير چيزي به نام امر به اهم نداريم . وقت شما م آييد عصيان خارج را شرط قرار م دهيد وقت شرط قرار

م دهيد مستشل م گويد معنايش اين است امر به مهم حدوثش بعد از عصيان امر به اهم است، عصيان هم سبب سقوط اهم
است، پس وقت كه امر به مهم هست، در آن زمان دير ما امر به اهم نداريم.

 فأين الترتب؟ ترتب آنجاي است كه شما دو تا خطاب، دو تا امر در زمان واحد براي ما درست كنيد، لين به نحو ترتب؛ اين
ال در كلامشان دو قسمت دارند؛ يك قسمت فرمودند كه اولا داريد اشتباه راه را طدر جواب از اين اش ال. مرحوم نائيناش

م كنيد.

 اگر عصيان شرط مهم است، ما قبول نداريم كه خطاب متاخر از شرط باشد. هر خطاب با شرائط خودش، فعليتش مقارن
يدير است. اين كه گفتيم حدوث امر به مهم بعد از عصيان است، اين حرف اشتباه است.

 بعد آمدند يك ان قلت و قلت را مطرح كردند. در ان قلت مستشل گفت بالاخره عصيان كه سبب سقوط هست، وقت دارد
عصيان م شود، حالا بوييد عصيان شرط، شرط هم مقارن امر به اهم، خيل خوب اما وقت امر به اهم مقارن امر به مهم،

عصيان را شما م گوييد شرط مقارن امر به مهم مستشل ميويد ما قبول داريم اينها را؛  اما وقت دارد عصيان م شود مر
نم گوييد عصيان سبب سقوط امر به اهم است، پس ما امر به اهم نداريم. در فرض حدوث امر به مهم امر به اهم نداريم.

 مرحوم نائين اينجا فرمودند كه خير، در همان ظرف كه دارد عصيان م شود هم امر به اهم فعليت دارد هم امر به مهم، چرا؟
كه دارد عصيان م آن زمان از نظر زمان با زمان امتثال يا زمان عصيانش چيست؟ مقارن است. يعن فرمودند هر خطاب

شود، همان زمان امر به اهم ما داريم، فعل هم هست. خوب قبلا كه شماي مستشل از ما نائين پذيرفتيد، زمان كه شرط هست
امر به مهم هم فعليت دارد، پس ثبت كه در يك زمان واحد هم امر به مهم، هم امر به اهم، هم زمان عصيان، اين سه تا در يك

زمان واقع م شود. هر سه هم فعليت دارد اين اشال و جواب نائين است.

حالا عرض بنده اين است كه اين فرمايش مرحوم اصفهان آيا در اين جواب نائين خلل وارد م كند يا نه؟ ما چه بوييم
عصيان علت سقوط تليف است، كما اينه پايهی اشال مستشل همين بود در اينجا و چه بياييم بوييم  عصيان علت سقوط
نيست، بله بعد از آنِ اول آنات بعد قابليت خودش را از دست م دهد، روي هر دو قول كلام نائين درست است، يعن مرحوم

نائين برايش فرق نم كند كه شما بياييد بوييد عصيان علة لسقوط التليف يا بوييد در آن اول تليف هست، آنات بعد قابليت
خودش را از دست م دهد. 

بالاخره در همان آنِ اول يعن آنِ اول عصيان امر به اهم، نائين م گويد اينجا امر به اهم فعليت دارد، امر به مهم هم فعليت پيدا
مكند.

 اينه ما بياييم اين نظريه را بدهيم، بوييم خير آقا! عصيان علت سقوط نيست، اطاعت علت سقوط نيست، تاثيري در تخريب و
رد كلام مرحوم نائين ما هر چ دقت كرديم ديديم در اين جهتش تاثيري ندارد.

 مطلب سوم كه امروز داريم عرض م كنيم اين است كه مرحوم نائين اثبات كرد يا لا اقل ادعا فرمود كه زمان امر به اهم با
زمان عصيان ي است، تقارن زمان بين اينها وجود دارد، اما آمد فرمود بين اين دو تا تقدم و تاخر رتب هست و معتقد است
كه بين خطاب و امتثال تقدم و تاخر رتب ال هم اين را تصريح فرمود، معتقد است مرحوم نائينايشان، قبل از اين جواب اش

است. 



خطاب و امتثال زمانشان ي است. يعن م گوييم آن زمان كه خطاب فعليت دارد، همان زمان هم زمان امتثال است، لين و
لو تقارن زمان دارند، اما تصريح كرده مرحوم نائين كه بين اينها تقدم و تاخر رتب است و هذا خطاب و عصيان بين اين دو

ال بر اين مقدمه ثالثه كه اگر مراجعه مدر اش دارد. مرحوم اصفهان ن خطاب بر عصيان تقدم رتباست، لي تا تقارن زمان
كنيد به نهاية الدرايه در نهاية الدرايه به عنوان مقدمهی ثانيه ذكر شده يعن مقدمهی ثالثهی اجود التقريرات در كتاب نهاية الدرايه

مقدمه ثانيه است.

داشته باشد. بعد وارد اين مطلب م ايشان در آنجا اولين تعبيري كه دارد اين است كه لا يعقل كه خطاب بر امتثال تقدم رتب 
شوند، م گويند اطاعت علت نيست عصيان هم علت براي سقوط نيست، حالا ما م خواهيم اين را بررس كنيم كه آيا اين

فرمايش مرحوم نائين كه حالا كس بيايد بپذيرد كه اينها تقارن زمان دارند، آيا تقدم رتب درست است يا نه؟

 بهترين مثال كه در فلسفه براي تقدم رتب م زنند در باب علت و معلول است، در علت و معلول اين دو تا علت تامه و معلول
اين ها با هم تقارن زمان دارند، اما همه م گويند علت، رتبتاً مقدم است بر معلول. آيا در اينجا هم همينطور است؟ يعن ما

بوييم خطاب رتبتاً بر امتثال مقدم است؟ خطاب را بياييم به منزلة العله بيريم، امتثال را به منزله المعلول بيريم.

 اين يك مطلب و مطلب دوم اين است كه اصلا يعن در همين مطلب سوم اين يك جهت است، يك جهت دير كه باز به همين
مرتبط است اين است مرحوم نائين و قائلين به ترتب از آنها سوال م كنيم ترتب بين چ و چ است؟ 

تصريح م كنند كه خطاب مهم مترتب است بر خطاب اهم، يك خطاب اهم داريم( أزل النجاسه) و يك خطاب مهم داريم(صل).
م گويند خطاب اهم اول است، يعن رتبتاً نه زمانا در ترتب هر دو در يك زمان هستند، اما خطاب به مهم در طول خطاب به

اهم است.

 حالا آيا قائلين به ترتب م خواهند بويند خطاب به اهم تقدم رتب دارد بر خطاب به مهم؟ يا نه برخ مثل مرحوم محقق
خوئ(قدس) گفته اند اين حرف درست نيست، آنچه كه ما به عنوان ترتب م توانيم بوييم معقول است اين است كه خطاب به
مهم بر خود عصيان طوليت دارد. عصيان تقدم رتب دارد بر خطاب به مهم و ترتب معنايش اين است كه يك خطاب مشروط به

عصيان خطاب دير است. خوب حالا اين را ما بايد بررس بنيم. عرض كردیم اصفهان م فرمايد: تقدم رتب خطاب بر
امتثال معقول نيست. 

ما بخواهيم بوييم حم بر امتثال حم تقدم رتب دارد معقول نيست. اينجا ما بايد به مرحوم اصفهان عرض كنيم كه مراد شما
از خطاب چيست؟ اگر مراد از خطاب خود آن جعل است كه شارع م كند، آنه قطعا هم زمانا تقدم دارد هم رتبتاً. شارع قبل
از آن كه كس مستطيع بشود جعل كرده(له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطاعَ الَيه سبِيً)، اما مرحوم نائين اين را نم گويد.

 از مرحوم نائين هم سوال كنيم شما  كه م گوييد خطاب و امتثال زمانا تقارن دارد، تقدمشان تقدم رتب است مقصود شما
چيست؟ مرحوم نائين بحث را م آورد روي مجعول. الان يك جعل داريم،  جعل چيست؟ همان زمان است كه خداوند به پيامبر

ابلاغ م كنند له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ اين م شود زمان جعل. 

زمان كه حم فعليت پيدا م كند آن را بهش م گويند مجعول. زمان كه وجوب حج م شود فعل خوب نائين گفت اين زمان
يعن زمان مجعول با زمان امتثال يك زمان است يعن وقت وجوب حج بر شما فعليت پيدا كرد همان زمان هم زمان امتثال
ندارد اصلا، در خود جعل هم تقدم زمان است، در خود جعل ايشان حرف فرمايد: تقدم، تقدم تاخر رتب است. در اينجا م

وجود دارد و هم رتب وجود دارد، اصلا ترديدي در آن نيست. بحث م آيد روي مجعول.

 شما مرحوم اصفهان كه م فرماييد تقدم و تاخر رتب در اينجا بين خطاب و امتثال معقول نيست اگر مراد شما از خطاب
جعل است كه روشن است كه آن تقدم و تاخر دارد، اما اگر مراد شما مجعول است كه عرض كرديم مرحوم نائين هم قرائن در

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


كلامش وجود دارد كه نسبت به مجعول دارد اين حرف را م زند.

كه فلاسفه آمدند ذكر كردند كه فلاسفه م همان ملاك وييم كه اگر ما آمديم در باب تقدم و تاخر رتباينجا ما بايد اين را ب 
گويند كه در تقدم و تاخر رتب بايد در ذات متقدم يك ملاك باشد، مثل عليت و مثل شرطيت.

 اگر اين باشد خوب روشن است اينجا ما نداريم اين تقدم و تاخر را، اينجا بين مجعول كه خود آن حم فعل است و بين امتثال
روشن است ما ملاك نداريم، كه بوييم مجعول مقدم است بر امتثال به نحو تقدم و تاخر رتب و اين بيان اصفهان نسبت به

مجعول بيان تام م شود. كه ما بوييم ملاك تقدم و تاخر رتب در اينجا نيست. فقط باز عبارت نهاية الدرايه اين خدشه بهش
وارد است كه ايشان در سطر اول م فرمايد تقدم رتب بين خطاب و امتثال معقول نيست.

 خوب اين حرف درست شد با اين بيان كه ما عرض كرديم اما دليل كه آورده آن دليل خيل ارتباط به اين مدعا ندارد در دليل
ايشان وارد اين شده كه امتثال و عصيان هيچدام علت سقوط تليف نيستند خوب نباشند اين مر منافات دارد با اينه اينجا

تقدم رتب باشد؟ بيانش همين است كه ما  بويم ملاك تقدم رتب اين است كه در ذات متقدم يك حيثيت مثل عليت مثل شرطيت
باشد كه بوييم اين از اين جهت متقدم است يا مثلا تقدم عرض م شود كه حالا در يك جهات ديري هم باز ممن است يك

امثله اي را ما ذكر بنيم حالا همين مقدار كاف است براي اينه ذهن تشويش پيدا نند.

پس اين نته در اينجا هست كه بين خطاب يعن فعليت خطاب و بين خود عصيان يا بين امتثال ما وجه براي تقدم يا تاخر
رتب نم بينيم باز بحث ناقص است. فردا ان شاء اله عرض م كنم.


