
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۲۴ آذر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 43 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در اين مقدمه دوم مرحوم نائين بعد از اشالات كه از مرحوم اصفهان و از امام(رض) نقل شد، عرض كرديم كه اساس اشال
بر اين مقدمه دوم مرحوم نائين در همين است كه ما شرائط را بايد تقسيم كنيم، بوييم كه دو نوع شرط داريم: برخ از شرائط

فقط در حدوث مشروط دخالت دارد و برخ از شرائط علاوه بر اين كه در حدوث مشروط دخالت دارد در بقاء مشروط هم
دخيل است و اين بيان و مطلب آثار و نتايج را به دنبال خودش دارد.

نتايج حاصله از اين مطلب

اولين نتيجه این است كه بيائيد بر آن اشال سوم مرحوم اصفهان اين تعليقه را وارد كنيد و بوييد اين كه شما فرموديد شرط
بعد از آن كه تحقق پيدا كرد، از شرطيت و عليت خودش خارج نم شود، اين در آن جاي است كه شرط از قسم دوم باشد،

يعن هم در حدوث و هم در بقاء دخيل باشد؛ اما در آنجاي كه شرط از قسم اول هست بعد از آنه تحقق پيدا كرد دير شرطيت
او معناي ندارد.

 نتيجه دوم اين كه مشهور قائلند به اينه واجب مشروط بعد از آن كه شرط او تحقق پيدا كرد انقلاب پيدا م كند به واجب
مطلق، اين باز در صورت است كه شرط از قسم اول باشد، يعن بوييم شرط فقط در حدوث مشروط دخالت دارد. اگر در

حدوث دخالت داشت بعد از آن كه مشروط محقق شد م گوييم شرط در اين مشروط از حالا به بعد دير دخالت ندارد و اين
حم نسبت به اين شرط م شود مطلق، اينجا انقلاب واجب مشروط به مطلق در اين گونه از شرائط قابل تصوير است. 

اما اگر ما شرط را از نوع دوم دانستيم يعن يك شرط بود كه از نوع دوم بود كه بوييم هم در حدوث مشروط و هم در بقاء
كه شرط آن هم محقق م واجب مشروط بعد از آن ان ندارد و استحاله دارد يعنر انقلاب اممشروط دخالت دارد، اينجا دي

شود باز به عنوان واجب مشروط باق م ماند. البته غالب شرط ها علاوه بر اينه شرط در حدوث است شرط در بقاء هم هست.
ما يك شرط داشته باشيم كه فقط در حدوث دخالت داشته باشد اين بسيار نادر است. مثلا فرض كنيم در صحت صلاه وقت را

اگر آمديم گفتيم فقط درحدوثش دخالت دارد. يعن به طوري كه در آن لحظه آخر «من ادرك ركعة من الوقت فانما ادركها
جميعاً»، حالا بوييم آن فقط در حدوث است يعن آن مقدار از وقت درحدوثش دخالت دارد، اما در بقائش دير وقت وجود

ندارد، شرط در كار نيست. 

بنابراين اين چنين مواردي را م شود مثال زد، هم در توينيات مثال داريم هم در تشريعات، منته بسيار نادر است، غالب
موارد شروط علاوه بر اينه در حدوث دخالت دارند در بقاء هم دخيل هستند. ‐ شرط آن است كه مقتض اگر بخواهد به فعليت

داريم، عدم المانع داريم، هرسه اين ها كه جمع شد م شرط داريم، مقتض موثر است، منته برسد در فعليت رسيدن مقتض
شود علت تامه.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 هركدام از اينها م شود جزء العله، جزء العله يعن درحد خودش تأثير دارد آن وقت تأثير درحد خودش گاه در حدوث است
فقط و گاه هم در حدوث است هم در بقاء. آن چيزي كه در ذهن شما هست كه علت محدثه علت مبقیه است، آن در علت تامه

است نه در اين جزء العله، در هر علت تامه اي علت محدثه علت مبقيه هم هست.

نته: چند نته دير در اينجا در رابطه با اين فرمايش مرحوم نائين باق م ماند: نته اول اين كه مرحوم نائين فرمودند كه اگر
ما در اين جملات كه يك شرط وجود دارد، آمديم شرط را از قيود حم قرار داديم قضيه م شود قضيه خارجيه در حال كه

قضاياي كه به عنوان احام شرعيه ما داريم اين قضايا، قضاياي حقيقيه است.

 اين تعبير را داشتند و يك عبارت ديري هم داشتند و آن اين بود که فرمودند اگر ما شرط را از قيود حم قرار داديم اين قضيه
مثلا له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطَاعَ الَيه سبِيً اين قضيه دير عنوان انشائ را ندارد بله اين قضيه م شود اخبار از

انشائات متعدده. اخبار از تاليف متعدده. كه حالا قبلا اين را توضيح داديم.

 منته باز اجمالا عرض م كنيم اگر ما طبق بيان ايشان در اين قضيه له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطَاعَ آمديم گفتيم
استطاعت قيد براي وجوب است، دو تا تعبير ايشان اينجا دارد: ي اين كه اين قضيه م شود خارجيه، چرا؟

براي اين كه وقت م گوييم استطاعت شرط وجوب است، معنايش اين است كه شارع هنوز وجوب را نياورده وجوب در گرو
آمدن استطاعت است، استطاعت مربوط به ملف در عالم خارج است، يعن اگر زيد مستطيع شد، آن وقت بايد بوييم بر زيد
لف خارجاست و م لف خارجگوييم موضوع استطاعت، م ما م وقت شود. اين شد قضيه خارجيه؛ يعن حج واجب م

اگر مستطيع شد حج بر او واجب است.

 بنابراين اين م شود قضيه خارجيه، چون قضيه خارجيه آن قضيه اي است كه موضوعش يك ش خارج باشد يا اشياء
خارج باشد، يعن اشيائ كه در عالم خارج موجودند. پس اگر ما استطاعت را قيد وجوب حج قرار داديم م فرمايند كه در اين

صورت وجوب هنوز نيامده، وجوب ك م آيد؟ 

وقت استطاعت است و استطاعت مربوط به موضوع محققه الوجود در عالم خارج است، يعن زيد خارج عمرو خارج، لذا
قضيه م شود قضيه خارجيه. اما اگر ما آمديم استطاعت را قيد براي موضوع قرار داديم نه قيد براي وجوب، گفتيم يك يجب

داريم اما موضوعش چيست؟ موضوع وجوب «حج الملف المستطيع» است كه استطاعت را قيد موضوع قرار داديم، معنايش
اين است كه شارع در مقام جعل آمده موضوع را مفروض الوجود قرار داده است. م گويد من  فرض م كنم ملف مستطيع

را نه فرض كه عنوان خيال داشته باشد، بله فرض موضوع م كند كه ازش تعبير م شود به موضوع مفروض الوجود.

 بنابراين شارع در هنام جعل فرض م كنيم وجودش را و وجوب حج را به نحو مطلق و به نحو كل براي اين موضوع؛ و اين
قضيه م شود قضيه حقيقيه يعن دير نم آييم روي ملف كه درخارج الان مستطيع شود در قضاياي حقيقيه در هنام جعل

لازم نيست كه موضوع در عالم خارج موجود باشد. م خواهد باشد م خواهد نباشد. بله آنچه كه مولا به هنام جعل و قانون
گذاري انجام م دهد اين است كه موضوع را مفروض الوجود م گيرد و وجوب حج را به نحو مطلق بر او بار م كند.

هشود قضيه خارجيه و همچنين اين جمله ل يريم قضيه ماگر استطاعت را قيد براي وجوب ب بنابراين فرمودند مرحوم نائين
علَ النَّاسِ دير انشاء نيست، براي اين كه م گوييم اگر قيد وجوب باشد تا استطاعت خارج نيايد وجوب نيست. پس الان

چيزي جعل نشده الان دارد يك اخباري م كند يعن اخبار م كند از تاليف متعدده و انشائات متعدده.

در له علَ النَّاسِ (اگر استطاعت را قيد براي وجوب گرفتيم) شارع دارد خبر م دهد كه زيد خارج اگر مستطيع شد بر او
واجب است امر خارج!؟ 

و ايشان م فرمايد اين واضح البطلان است يعن اين كه ما م خواهيم بوييم قضيه، قضيه خارجيه است بوييم اخبار از

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


انشائات متعدده است اين واضح البطلان است. در نتيجه ما بايد بياييم قيد را قيد موضوع قرار بدهيم تا اين دو جهت درست
شود يك جهت اين كه قضيه، قضيه حقيقيه بشود چون مرحوم نائين معتقدند كه تمام قضاياي كه ما در شريعت داريم اينها همه

ملَيع بتك ,اميالص ملَيع بتقضاياي حقيقيه است الا در يك موردي كه قرينه اي وجود دارد مثل «اقيموا الصلاة» ,ك
القصاص يك همچين تعابيري كه ما به عنوان تعابير كل در مورد احام داريم همه اينها قضاياي حقيقيه است. وجهت دوم اين

كه ظاهر انشائيش هم محفوظ م ماند و عنوان اخباري را پيدا نم كند.

نظر استاد محترم

حالا بايد اين را ببينيم كه آيا اين مطلب درست است يا درست نيست كه نه در اشالات مرحوم اصفهان به اين نته پرداخته شد
و نه در آن اشالات اربعه اي كه امام فرمودند. در اينجا آنچه كه ما م خواهيم ادعا كنيم و به عنوان دفاع از مشهور بيان كنيم

اين است (و بحث مفصلش را در بحث واجب مشروط گذرانديم) كه هيچ مانع ندارد كه ما اين قيد و اين شرط را شرط براي
كه قضيه هم قضيه حقيقيه است و قضيه خارجيه نم شود، درحال م قرار بدهيم و طلب مولا از اول مشروطا انشاء مح

شود. اين مدعا است.

 توضيح اين مطلب اين است كه ما قبلا گفتيم و در بحث هاي ديروز و قبل از آن هم روشن شد كه خود طلب و خود اين كه يك
فعل بخواهد اتصاف به مطلوبيت پيدا كند اين گاه به صورت مطلق است گاه به صورت مشروط است.

 مولا از نظر عقل يك امر معقول است كه طلب خودش را و حم را كه م خواهد جعل كند در مقام جعل، بيايد به صورت
مشروط بيان بند. يعن چه در مقام جعل به صورت مشروط بيان كند؟ يعن م گويد اين مطلوب من كه عبارت از وجوب حج

است به عنوان يك مجعول تشريع مطلقا براي من مطلوبيت ندارد بله مشروطا به تحقق استطاعت مطلوبيت دارد.

 اگر استطاعت در عالم خارج محقق شد، اين وجوب حج كه مطلوب به عنوان مجعول است مطلوبيت دارد. اگر محقق نشد
مطلوبيت ندارد. در نتيجه خود مجعول مولا در مقام جعل عقلا امان اشتراط در آن وجود دارد كه شارع بيايد او را مشروط

كند.

 حالا كه عقلا امان دارد وجدانا هم در بين عقلا اين مطلب خيل رايج است و انسان اگر به خودش هم مراجعه كند گاه اوقات
يك چيزي را كه طلب م كند مطلوبش به صورت مطلق است گاه مطلوبيتش درهمان مقام طلب مشروط به يك شرط هست

و فراوان مثال دارند. 

حالا كه اين معنا هم از نظر عقل و هم از نظر عقلاي و وجدان امان دارد كه بوييم مطلوب مشروط به يك شرط باشد
مجعول مشروط به يك شرط باشد امانش كه روشن شد حالا م آئيم سراغ اين مطلب. حالا اگر شرط را مولا آورد (آيا آنچه

كه براي مرحوم نائين دچار خلط شده همين است).

 حالا كه استطاعت را شرط وجوب حج قرار داد حالاي كه وقت را شرط وجوب صلاة قرار داد حالاي كه بلوغ را شرط وجوب
چه ملازمه اي وجود دارد، وچه وجه ،(هم در شرائط عامه است هم در شرائط خاصه چون اين فرمايش نائين) صلاه قرار داد
هست كه ما بياييم بوييم قضيه از قضيه حقيقيه خارج م شود و قضيه خارجيه م شود! شارع م گويد استطاعت خارجيه
شرط براي اين است كه حج براي من مطلوبيت پيدا كند شرط براي اين است كه وجوب حج براي او مجعول باشد، جعل شده

باشد، اگر استطاعت در عالم خارج محقق نشد وجوب حج هم محقق نم شود.

 يك وجوب حج مشروط به استطاعت را جعل كرده حالا اين قضيه مشروط اگر تا روز قيامت هم مصداق پيدا نرد آيا اين قضيه
ما نم توانيم بوييم مولا يك جعل مشروط كرده، حالا فرض كنيم اگر استطاعت خارجيه را شرط وجوب حج قرار داد، مولا تا

روز قيامت هم يك نفر مستطيع پيدا نشد، فرض م كنيم حالا از نظر حم نم گويند مولا يك حم را جعل كرد، يك حم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=178
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=178


مشروط را جعل كرد، اما در عالم خارج مصداق پيدا نرد و لذا م گويند اگر مولا بداند كه اين حمش در عالم خارج مصداق
پيدا نم كند، جعل اين لغو است. لغويت بعد از اين است كه جعل ممن باشد، يعن اگر يك جعل مشروط ممن بود و مولا

بداند كه اين مصداق ندارد  اين م شود لغو. 

لغو كه در اينجا م گوييم يعن به لحاظ آن خارج است نه به لحاظ مقام ذات. به لحاظ مقام ذات اگر مراد باشد اين محال است)
و در موال عرفيه خود مولا اگر بداند كه عبد اين كار را انجام نم دهد و بوييم هيچ فائده اي هم براي آن جعل مشروطش

مترتب نم شود به عبدش م گويد اگر تو مستطيع شدي برو حج من بر تو واجب م كنم.

 م داند هم اين عبد هم تا آخرش مستطيع نم شود، عقلا م گويند اين لغو است اما خود اين جعل ممن است. يعن از نظر
اين كه اشتراطش به اين شرط يك چيزي است كه به حسب ذاتش ممن است و الا اگر ممتنع بود يا بوييم حالاي كه در خارج

استطاعت محقق نم شود.

 بوييم اصلا هيچ چيز نيست. اگر نيست كه پس چرا م گوييد لغو است. در مولای حيم هم همين طور است. شما در مولای
حيم م گوييد اگر مولا بداند هيچ كس در عالم خارج مستطيع نم شود اين جعل مشروط هم لغو است. لغو معنايش اين است

كه مولا اين كار را نم كند بوييد هم محال است انجام بدهد اما چه چيزي را انجام بدهد؟

 محال است كه چيزي كه ذاتا محال است را انجام بدهد مثل اجتماع نقيضين كه ذاتا محال است و محال است كه خداوند
اجتماع نقيض انجام بدهد چون اصلا موضوع قدرت در آنجاي است كه متعلقش امان داشته باشد.

بنابراين در اينجا كه ما م گوييم كار لغو را مولا نم كند يعن صدورش از مولا ممتنع است اما خود فعلش هم آيا به حسب
ذاتش ممتنع است؟ نه بله به حسب ذات معنا دارد و صدورش از مولا ممن است اما به لحاظ اينه حيم م خواهد اين را

انجام بدهد ممتنع است و صدورش از حيم ممتنع است، نه به حسب ذات خودش ممتنع باشد.

 بنابراين ما م توانيم شرط را شرط براي حم قرار بدهيم و در اينجا اصلا قضيه، انقلاب به قضيه خارجيه هم پيدا نم كند و
قضيه خارجيه بايد لااقل در زمان صدور وجعل موضوعش محقق باشد ما الان فرض كرديم نه تنها در زمان جعل ممن است تا

قيامت هم مستطيع پيدا نشود اما اين قضيه م يشود قضيه حقيقيه.

 ملاك در قضيه حقيقيه اين است كه موضوع را مولا مفروض الوجود م گيرد م خواهد موضوع در عالم خارج موجود بشود
م خواهد نشود.

باز يك خورده دقيق تر و روان تر از يك جهت عرض  كنيم در كلمات محقق نائين براي اين مدعايشان اصلا دليل هم نياوردند
اين را ما آمديم يك مقداري باز كرديم و به صورت مستدل ذكر كرديم اگر از نائين سوال كنيم كه شما چرا م گوييد استطاعت

اگر قيد حم شود قضيه انقلاب پيدا م كند و م شود قضيه خارجيه، يك وجه روشن برايش ذكر نردند.

 وقت شرط فعل شد حم هم م شود فعل. بنابراين در اين قسمت كلام نائين اولا (حتما در ذهنتان بسپاريد و مراجعه كنيد به
عبارات فوائد و اجودالتقريرات) ايشان براي اين مدعايشان دليل نياورند، ثانياً همان بيان كه ما از جانب ايشان به عنوان دليل

آورديم اين بيان تماميت ندارد در اينه اثبات كند اين قضيه انقلاب به قضيه خارجيه پيدا م كند بله قيد و شرط م تواند شرط
براي حم باشد ومع ذلك قضيه، قضيه حقيقيه هم باشد. بنابراين روشن شد كه اين مقدمه دوم كه مرحوم نائين براي ترتب

آمدند بيان فرمودند اين مقدمه دوم هم مواجه با اين اشالات است و تماميت ندارد.


