
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۲۳ آذر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 42 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

اشالات مرحوم محقق اصفهان بر مرحوم نائين را ملاحظه فرموديد. اشال اول ايشان كه داراي سه قسمت بود روشن هست
كه اين اشالات يعن اين سه قسمت اشال در اشال اول روي آن بيان است كه خود مرحوم اصفهان از نظريه نائين كرده
كه ايشان فرمودند نائين م گويد اگر شرط رجوع به حم كند و قيد براي حم باشد، مجعول تشريع از تشريع بودن خارج

م شود.

 اما اين تعبير نه در فوائد الاصول وجود دارد و نه در اجود التقريرات؛ و شايد هم سرش اين باشد كه چون اين اشال اول به هر
سه قسم كه مرحوم اصفهان وارد كردند روي اين تعبير اين اشال وارد است. اما عرض كرديم اين تعبير در اين دو كتاب كه

درس هاي بعد از ايشان بوده وجود ندارد و شايد خود مرحوم نائين از اين تعبير عدول كرده باشند.

 اگر ما شرط را شرط براي حم قرار داديم به هيچ وجه مجعول تشريع از تشريع بودن خارج نم شود و باز آن مشروط ما و
مجعول ما عنوان تشريع را دارد و به عبارت الاخري چون در همين اشال در همين سه قسمت كه ايشان اشال كردند نات
خوب هم بود خود مرحوم نائين هم فرق بين مقتض و شرط را قائل است و در اينجا روي آن بيان واقعاً روي مقتض و شرط

خلط شده. 

اشال دوم: اما اشال دوم مرحوم اصفهان ببينيم آيا اين اشال، اشال واردي هست يا اشال واردي نيست، نظير همين
اشال در كلمات امام(رض) ذكر شده و شايد هم امام به تبع مرحوم اصفهان اين اشال را بيان فرمودند. اشال دوم اين بود
كه خود اتصاف طلب و مطلوبيت، اگر بخواهد يك ش متصف به مطلوبيت شود  در همين مقام اتصاف مشروط به يك شرط

باشد، اين يك امر معقول است.

به عبارت اخري گاه اوقات يك چيزي در واقع(يعن با قطع نظر از مقام طلب و مطلوبيت) مشروط به يك شرط است. مثلا
نار در واقع مشروط است به اين كه مجاورت هم تحقق داشته باشد. صلاة در واقع مشروط است به اين كه اگر بخواهد ملاك

واقعيش را داشته باشد يك شرائط داشته باشد اما با قطع نظر از اين، ذات يك ش يعن همان ش اگر بخواهد عنوان مطلوبيت
را پيدا بند و متصف به مطلوبيت شود در همين مقام  م شود طلب مشروط به يك ش باشد، مشروط به يك شرط باشد، عقل

اين را كاملا ممن م داند يعن مولا بويد كه من الان كه طلب م كنم اين عمل را، اين عمل اگر بخواهد براي من مطلوب
باشد مطلوبيتش مشروط به يك شرط است؛

 عقلا اين معنا كاملا ممن است و اگر بخواهد مطلوبيت، يعن يك ش اتصاف به مطلوبيت پيدا كند اگر مشروط به يك شرط
بخواهد باشد، غير از مقام جعل و مقام تشريع كه شارع دارد جاي ديري براي او متصور نيست.

الان ما م خواهيم بفهميم فلان عمل كه براي مولا مطلوب  است، اين به صورت مطلق مطلوب است يا اين مطلوبيتش مشروط

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به يك شرط معين است، چون گاه اوقات مطلوبيتش مطلق است. از كجا م فهميم مطلوبيتش مطلق است؟ بايد ناه كنيم به
مقام جعل، م بينيم در مقام جعل شارع هنام كه اين حم را جعل فرموده مطلق آورده، گاه م بينيم در مقام جعل مشروط

به يك شرط است، ما اگر بخواهيم بفهميم كه مطلوبيت يك ش آيا مشروط به شرط هست يا نه؟ بايد برويم ناه كنيم به كيفيت
جعل كه شارع فرموده. لذا عقلا اين معنا امان دارد.

 پس اين كه مرحوم نائين فرمود كه معقول نيست كه شرط رجوع به حم كند و تمام شرائط بايد به موضوع برگردد و از قيود
بينيم كه اتصاف مطلوبيت يعن كنيم كه بالوجدان م موضوع باشد! اين بر خلاف آن چيزي است كه ما بالوجدان مشاهده م

متصف شدن به مطلوبيت اين م تواند مشروط به يك شرط باشد و اين اشال مرحوم اصفهان هم اشال متين است.

شرط واقعيه و جعليه

طبق اين بيان كه خود مرحوم اصفهان در همين اشال دوم دارد و ديروز هم توضيح داديم بين شرطيت واقعيه و شرطيت
جعليه در مقام جعل هيچ تناف وجود ندارد. يعن در مقام جعل ممن است كه يك چيزي كه شرطيت واقعيه دارد، شرطيت

جعليه هم داشته باشد.

كه شرطيت واقعيه دارد، شرطيت جعليه هم داشته باشد. آنوقت اگر شرطيت جعليه داشت شرطيت جعليه اش برم همان 
گردد به عنوان طلب. به عبارت الاخري الان يك عمل به حسب واقع مشروط به يك شرط است. شارع م خواهد اين عمل را كه

با يك شرط به حسب واقع بايد مقترن باشد م خواهد بر ذمه ملف قرار بدهد شارع دو كار م تواند بند.

 ي اين كه من از نظر مطلوبيت برايم فرق نم كند كه اين شرط باشد يا نباشد. راه دوم اين است كه بويد نه همانطور كه اين
شرط، شرط واقعيه اين فعل است در مقام جعل هم مطلوبيت اين عمل براي من هم مشروط به اين شرط است، يعن اختيارش به
دست شارع است، شارع م تواند يك چيزي كه شرط واقع نيست شرط قرار بدهد م تواند يك چيزي كه شرط واقع هست در

مقام جعل بويد براي من دخالت ندارد. 

مثلا اگر در يك موردي احراق مطلوب براي شارع است، مثلا فرض كنيد يك وسيله لهو و لعب را شارع احراق برايش مطلوبيت
دارد. م  گويد اين وسيله لهو لعب بايد از بين برود در بين مردم نباشد. بايد سوزانده شود، خوب حالا الان وقت كه امر م كند

به احراق، شرط واقع احراق مجاورت هست اما اين مجاورت در مطلوبيت شارع دخالت ندارد. شارع نم آيد بويد اين
نيست. گاه هست، شرط جعل يك چيزي شرط واقع مطلوبيت احراق مقيد است به اين كه حتما مجاورت هم باشد لذا گاه
شرط جعل هست شرط واقع نيست. گاه هم قابل اجتماع است، يعن ما بيان مرحوم اصفهان را بخواهيم يك صورت ديري
به او بدهيم ايشان تعبيرشان اين است كه بين شرطيت واقعيه و شرطيت فعليه در مقام جعل تناف نيست، يعن بين اين ها عموم

و خصوص من وجه است. اين دوتا قابليت اجتماع هم دارد.

در اين كه اين عمل براي مولا بخواهد مطلوب باشد دخالت ندارد. بله مثل اين كه شما در هنام امتثال وقت بخواهيد يك دستور
مولا را امتثال كنيد بايد در اين مان باشيد خوب بودن در مان ي از شرائط است اما اين براي مولا در محبوبيتش براي مولا

دخالت ندارد، مثال زياد م شود زد كه ما يك چيزهاي داشته باشيم كه شرط واقع باشد، اما شرط جعل و در مقام جعل
نباشد.

 مرحوم نائين اصلا شرطيت جعليه را منر است، يعن ايشان اين طور م گويد اگر يك چيزي شرط براي حم شد اين لازمه
اش اين است كه دير مجعول تشريع نشود و اگر مجعول تشريع نشد ميرود در شرطيت واقعيه به عبارت دير اگر بخواهيم

حرف مرحوم نائين را طبق اين بيان اصفهان بوييم اين طور م شود. در تمام مواردي كه يك حم مثل وجوب حج مشروط
به استطاعت است، اگر استطاعت را شرط براي وجوب قرار داديم، نائين م فرمايد اين معنايش اين است كه دير شارع

اش آن شرط است. اگر شرط است وجوب هست، منته براي وجوب حج نيست، علت فاعل ندارد، شارع علت فاعل دخالت



شارع آمده پرده را كنار گذاشته كه اين استطاعت دخالت دارد و دخالت واقعيه دارد در اين كه حج بر انسان لازم باشد.

جمع بندي

عرض كرديم كه براي مدعاي مرحوم نائين بين اجود التقريرات، فوائد الاصول و اين بيان كه مرحوم اصفهان كرده، سه تا
تقرير و بيان هست، بيان اصفهان همين بود كه گفتيم ايشان هم طبق همين بيان اين اشالات را كرده كه حالا داريم اشالات

ايشان را بررس م كنيم. پس اين اشال دوم اصفهان اشال واردي است.

اشالات امام:

عرض كردم نظير همين اشال را امام در كتاب معتمدالاصول (ج:1، ص136) دارند. ايشان هم در آنجا يك بيان نظير اين بيان
دارند(روي اين تعبيرات خوب دقت كنيد). ايشان در آنجا چهار اشال به مرحوم نائين دارد.

م گوييد قيود و شرائط تماماً بايد به موضوع برگردد، اين چنين نيست ما وقت ال اول ايشان اين است فرمودند اين كه ماش 
رويم سراغ آنچه كه مولا طلب م كند، م بينيم طلب مولا دو جور است، گاه اوقات بعض از قيود مربوط به خود جعل

است، مربوط به خود حم است و هيچ ارتباط به موضوع ندارد.

آن ال اين شد بين شرطيت واقعيه، كه شرطيت واقعيه يعناست. پس خلاصه اش ال دوم مرحوم اصفهانآن شبيه همين اش 
كه به حسب واقع با قطع نظر از دخالت شارع خودش شرطيت دارد براي مشروط بين آن و بين شرطيت جعليه، معناي شرطيت

جعليه اين است كه اگر اين عمل بخواهد براي مولا مطلوب باشد مطلوبيتش مشروط به اين شرط است، منافات وجود ندارد و
اين ها نسبتشان عام و خاص من وجه است و قابليت اجتماع هم دارند.

 اشال سوم مرحوم اصفهان اين بود كه طبق بيان مرحوم نائين تمام شرائط بايد واسطه در عروض شود و اگر شرط بخواهد
واسطه در ثبوت شود انقلاب لازم م آيد، لازم م آيد يعن واجب مشروط از مشروط بودن خارج شود و انقلاب به واجب مطلق

پيدا كند. 

اينجا را يك مقداري دقت بفرمائيد. واسطه در عروض كه از اول براي شما مثال زدند به حمل متحرك بر جالس سفينه م گفتيم
كه كس كه در سفينه نشسته يا در سياره نشسته ما م گوييم متحرك در حال كه اين حركت اولا و بالذات عنوان براي سياره

است و حملش بر جالس حمل عل غير من هو له و ما هو له است.

 واسطه در عروض همان بود كه ازش تعبيرم كنند به اين كه اين حمل، اين اسناد، اسناد به آن ش نيست اسناد به متعلق آن
ش است. آنچه كه واقعا متحرك است سياره است نه آنچه كه متحرك است جالس سياره باشد. اين را تعبير م كردند ازش به

واسطه در عروض.

 واسطه در ثبوت هم يعن آنچه كه واسطه است در اين كه عليت داشته باشد براي يك ش و فرق بين واسطه در ثبوت و اثبات
اين است كه واسطه در اثبات همان برهان است، همان صغري و كبري است، كه ازش تعبير م شود به واسطه در اثبات.

.وراي يك شيئ كه به حسب واقع عليت دارد براي ثبوت يك ش آن واسطه در ثبوت يعن

 اگر گفتيم اسار علت براي حرمت خمر است اين م شود واسطه در ثبوت حرمت براي خمر كه حالا اينها روشن است. آنچه
كه نائين فرمود اين است كه ما تمام شرائط را بايد از قبيل واسطه در عروض قرار بدهيم اگر بخواهيم از قبيل واسطه در

عروض قرار بدهيم يعن بوييم استطاعت كه شرط است اين را شرط براي عليت براي وجوب حج براي مستطيع قرار نميدهيم
كه بشود واسطه در ثبوت، بله اين واسطه است در اينه وجوب که به نحو مطلق است، عارض بشود بر اين ملف.



 خود وجوب حج مشروط به اين نيست خود وجوب حج مقيد به استطاعت نيست آن عنوان مطلق را دارد مرحوم اصفهان در
اشال سومشان فرمودند كه ما م توانيم شرائط را واسطه در ثبوت هم قرار بدهيم و اين كه محذوري كه شما داشتيد كه اگر

واسطه در ثبوت باشد واجب مشروط انقلاب به واجب مطلق پيدا ميند اين پيش نيايد چرا؟ 

تنظير كردند به عنوان خود موضوع، فرمود شما(نائين) م گوييد كه اگر شرط، شرط براي موضوع باشد، موضوع در اثر
فعليت پيدا كردن و تحققش در عالم خارج از موضوعيت خارج نم شود، آنوقت شرط را هم شرط براي موضوع قرار م دهيم
كه آن هم همين حم را داشته باشد، يعن از شرطيت خارج نم شود و هر چيزي كه مشروط به اين بوده باز آن هم مشروط به

همين شرط هست، فرمودند در واسطه در ثبوت هم همينطور است اگر يك چيزي را به عنوان علت قرار داديم، علت بعد از
تحققش و بعد از فعليتش از عليت كه خارج نم شود.

 نم شود بوييم آقا علت وقت فعليت پيدا كرد اين دير از عليت خارج م شود به طور كل ما م توانيم استطاعت را علت
قرار بدهيم براي ثبوت وجوب حج براي مستطيع و براي ملف به طوري كه وقت استطاعت هم موجود شد اين از عليت كه

خارج نم شود، از شرطيت خارج نم شود بعد از آن كه آن وجوب حج هم آمد هنوز هم م گوييم مشروط است.

 اگر شرط از شرطيت خودش، اگر علت از عليت خودش خارج نشد، باز آن مشروط هم مقيد به همين باق م ماند. لذا
ايشان(مرحوم اصفهان) فرمودند كه ما م توانيم واسطه در ثبوت هم قرار بدهيم و لن اين محذوري كه شما فرموديد كه واجب

مشروط انقلاب پيدا م كند به واجب مطلق، اين محذور پيش نم آيد به همين بيان كه عرض كرديم. 

باز نظير اين اشال در اشال چهارم كه امام در معتمد الاصول فرمودند وجود دارد به اين بيان كه مرحوم امام در آن اشال
چهارم فرمودند(خوب دقت كنيد هم شباهتش را، و هم فرق كه بين اين دوتا وجود دارد) كه شما نائين م گوييد اگر واجب

مشروط بخواهد انقلاب به مطلق پيدا نند، تنها راه اين است كه اين شرائط را شرط موضوع قرار بدهيم تنها راه اين است كه اين
واسطه، واسطه در عروض باشد به طوري كه اگر واسطه در عروض نشد و واسطه در ثبوت شد اين انقلاب تحقق پيدا م كند

بعد در اينجا دير نيامدند اين تعبير مرحوم اصفهان را ذكر كنند.

 فرمودند كه ما در بحث واجب مشروط اثبات كرديم كه شرط، شرط براي حم است با اين كه شرط، شرط براي حم است و
غير موضوع نيست، باز انقلاب حاصل نم شود. نم آيند دير تعبير كنند كه شرط اگر واسطه در ثبوت باشد از شرطيت خارج

نم شود با تحققش باز همان لباس شرطيت را دارد ول روحش برم گردد به همين مطلب.

بنابراين عمده اشال به مرحوم نائين در همين جا خلاصه م شود. يعن يك اشال كه هم روي بيان اجود التقريرات هم روي
بيان فوائد هم روي بيان اصفهان، اشال مهم به مرحوم نائين هست، همين اشال است كه شما م آئيد م گوييد اگر شرط،

شرط موضوع شد، كه اسم ديرش واسطه در عروض است، اگر اين طور شد انقلاب حاصل نم شود، اما اگر شرط حم
باشد انقلاب حاصل  م شود.

 چه انقلاب به وجود ميايد؟ يك بيان همين است كه بوييم اگر اين شرط، شرط براي حم شد و واسطه در ثبوت اين حم براي
اين موضوع شد، باز هم بعد از آن كه شرط محقق است مر شرطيتش از دست ميرود باز هم آن حم مشروط به همين شرط

است و لذا كسان هستند كه قائلند به اين كه شرط، شرط براي حم است. انقلاب واجب مشروط به واجب المطلق بعد از تحقق
شرط اين را هم قائل نيستند. اين را هم منر هستند، اگر اين شرط بعد از آن كه موجود م شد م گفتيم كه دير كالعدم است،

يعن از لحاظ شرطيت م گفتيم دير شرطيت معنا ندارد، شما در شرائط واقعيه وقت مجاورت باشد و موجود باشد بعد از
تحققش آيا اين را  م آييد بوييد كه حالا كه موجود شد دير شرطيت خودش را از دست م دهد. شرط بعد از تحققش

شرطيت خودش را از دست نم دهد بعد از فعليتش شرطيت خودش را از دست نميدهد. 

نظر استاد محترم



بنابراين، اين مقدمه دوم نائين با اين دقايق كه درش هست با اين اشالات كه مرحوم امام و مرحوم اصفهان فرمودند صحيح
نيست، بله اصلا يك تعبير بسيار ساده و روان در رد اين مقدمه دوم وجود دارد، تعبير اين است كه چيزي كه شرط واقع شود

از دو حال خارج نيست. يا شرطيتش فقط به لحاظ حدوث مشروط است يا هم به لحاظ حدوث است هم به لحاظ بقاء است.

 ما در شرائط كه براي مشروط هاي داريم شرط از اين دو حال خارج نيست، شرط يا تأثير در حدوث دارد دير دخالت در بقاء
ندارد، اصلا اگر يك چنين شرط داشتيم كه فقط شرط حدوث بود، شرط بقاء نبود چه اشال دارد بوييم اين كه فقط شرط

حدوث است و شرط بقاء نيست.

را هم شرط حدوث ر خارج شود، اما اگر ما يك شرطشود كه واجب مشروط از مشروط بودن خودش دي اين سبب م 
گرفتيم هم شرط بقائ گرفتيم گفتيم مشروط كه وجوب حج است حدوثا و بقائا مشروط به اين است، لذا استطاعت را م گويند

حدوث استطاعت كاف نيست، بايد تا آخر اعمال حج اين استطاعت باق بماند.

 اگر يك شرط هم در حدوث هم در بقاء دخالت داشت، اينجا دير با موجود شدنش از شرطيت خارج نم شود وقت از
شرطيت خارج نشد يعن چه؟ يعن هنوز مشروط در گرو اين است اگر مشروط در گرو اين شد يعن واجب عنوان واجب

مشروط را دارد و عنوان واجب مطلق را ندارد. امام م فرمايد كه اصلا اين مربوط به شرائط شرعيه و جعليه است، مانحن فيه
شرط، شرط عقل است اين را بذاريم فردا توضيح ميدهم. 

پس اين مقدمه با اين اشالات تمام لبش در اين يك سطري است كه عرض كرديم كه شرط دو نوع است يا شرط حدوث است
فقط، يا هم شرط حدوث است هم شرط بقاء. 

و اين اشال سوم كه مرحوم اصفهان فرموده كه ما بوييم شرط با محقق شدنش از شرطيت خارج نم شود، ما بايد براي
اين فرمايش مرحوم اصفهان يك حاشيه اي بزنيم و آن اين است كه اين در كجاست در كدام شرائط است؟

 در شرائط است كه هم شرط حدوث است هم شرط بقاء. اما آنجاي كه شرط، شرط حدوث  است او دير بعد از آن كه
موجود شد دير عنوان شرطيت معنا ندارد دير اين كه م گوييد شرط بعد از حدوث و تحققش از شرطيت خارج نم شود در

شرائط است كه هم شرط حدوث است هم شرط بقاء. 


