
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۱۷ آذر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در حقيقت اين مقدمه اول (ه تصريح نفرموده اند ولولو اين)بيان فرموده كه مرحوم نائين عرض كرديم كه مقدمه اولائ
جواب از ان فرمايش مرحوم آخوند خراسان در كفايه است. مرحوم نائين در اين مقدمه اولا فرمودند كه اين واجب كه در طول

آن واجب است و اين تليف كه مترتب بر ان تليف اول هست هردو به وصف مطلوبيت در عالم خارج و در عرض يدير
واقع نم شود و اگر ملف هر دو را به عنوان مطلوب براي مولا اتيان كرد اين عنوان تشريع را دارد و حرام است. 

ديروز عرض كرديم كه اين مطلب مرحوم نائين مورد مناقشه است و مناقشه آن این است كه قائلين به ترتب وقت ترتب را
تصوير م كنند م خواهند اين نته را بويند كه هر دو امر يعن امر به اهم و امر به مهم در يك زمان فعليت دارد، لن فعليت

ي مرتب و مشروط بر عصيان به امر اهم است. اما هر دو در يك زمان فعليت دارد و اگر هر دو در يك زمان فعليت داشت
است كه مرحوم نائين نتيجه اين هست كه هر دو در يك زمان واحد متصف به وصف مطلوبيت هستند و عرض كرديم اين بيان

در مقابل مرحوم آخوند دارد.

 ديروز عرض كرديم كه مرحوم آخوند تيه اصل شان این است كه ملاك استحاله كه عبارت از طلب جمع بين ضدين است در
ترتب وجود دارد. مرحوم نائين در اين مقدمه اول دنبال اثبات اين مطلب است كه اگر به نحو ترتب شد هر دو در زمان واحد

متصف به مطلوبيت نم شوند و در نتيجه طلب جمع بين ضدين روي نظريه ترتب محقق نم شود. يعن اگر مولا دو تليف را
به نحو ترتب از عبد خواستار شد، مرحوم نائين اصرارشان روي اين است كه در اينجا طلب جمع بين ضدين از ناحيه مولا

صادر نشده است. 

سپس ما عرض كرديم كه چطور م شود كه اگر شما بوييد اين دوتا در يك زمان واحد فعليت دارند؟! معناي فعليت این است
كه هردو متصف به وصف مطولبيت است و اگر هر دو متصف به وصف مطلوبيت شد، همان اشال مرحوم آخوند به قوت
خودش باق است كه در اينجا طلب جمع بين ضدين است. نته اي كه بايد نسبت به آن توجه داشت این است كه اين مقدمه

اول در حقيقت جواب از اين مطلب مرحوم آخوند بود كه فرمودند در ترتب طلب جمع بين ضدين لازم م آيد.

اشال نائين به شيخ

گفتيم آخرين مطلب كه نائين در اين مقدمه دارد، این است كه به مرحوم شيخ انصاري اشال كرده كه شيخ دچار تهافت شده،
شود فعليت داشته باشد، يعن گويند كه اين دوتا امر نم رين ترتب مرين ترتب است و منمرحوم شيخ در بحث ترتب از من
اين كه ما بوييم هر دو در زمان واحد فعليت داشته باشند اينطوري نيست و در نتيجه قائل م شوند بر سقوط هر دو تليف يا

ي از اين دو تليف. 

اما در بحث تعارض و تعادل، در مورد اين كه اگر دوتا خبر باهم دير متعارض شدند روي قول به سببيت فرموده است كه دو

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تليف باق م ماند و آنچه كه از بين م رود اطلاق اين دوتا تليف است.

گويد ازل النجاسه من المسجد، اين اطلاق دارد يعن ليف هست به ازاله نجاست، مولا مت معناي اطلاق این است كه وقت 
اعم از اينه در همين زمان نماز هم واجب باشد يا نباشد. از آن طرف باز مولا اقيموا الصلاه دارد و معنايش این است كه نماز

واجب است، اعم از اينه در همين نماز ازاله واجب باشد يا نباشد. در اينجا م گوييم كه بين اين دو تا تزاحم بوجود م آيد
آييم اطلاق اينها را از بين م و ايشان فرموده است كه براي رفع اين تزاحم ما م (ها تزاحم را در اينجا قبول ندارند البته بعض)

بريم. 

نائين فرموده است كه در اينجاي كه شما اطلاق را از بين م بريد، معنايش این است كه ترتب را قبول كرده ايد و نه تنها ترتب
را قبول كرده ايد، بله ترتب من الجانبين را هم قبول كرده ايد. به اين بيان كه شيخ م فرمايد چون تليف و امتثال مشروط

است به اينه ملف قادر باشد، الان در زمان واحد، قدرت بر هر دو را ندارد در نتيجه امتثال هر تليف مشروط بر ترك ديري
هست و اين از هردو طرف هست.

 اگر بخواهد ازاله را امتثال م كند اين مشروط بر ترك صلاة است و اگر بخواهد صلاة را امتثال بند اين مشروط به ترك ازاله
است و اين هم م شود يك ترتب دوم؛ پس شما مرحوم شيخ در باب  تعادل و تراجیح در بحث خبرين ترتب من الجانبين را

ملتزم شده ايد در حال در همين بحث ضد اساس ترتب را انار فرموده اند؟!!

 لذا مرحوم نائين فرموده اند كه و من غرائب الشيخ، از چيزي هاي كه از شيخ خيل دور است و بعدهم در آخرش فرموده است
الا اينه اينونه غرائب از بزرگان كم و نادر نيست.

نظر مرحوم امام

كه مرحوم نائين بر حسب آنچه در كتاب معتمد الاصول(ج:1، ص:134) آمده فرموده اند كه ما اين كلام (ه عليهرحمه ال)امام
نسبت به شيخ داده اند را نم پذيريم. فرموده اند كه يك مطلب را قبول م كنيم و آن این است كه بين اين مطلب شيخ در اينجا
و آن مطلب كه در باب خبرين متعارضين فرموده يك تهافت هست.در اينجا شيخ قائل به سقوط تليف است و در بحث خبرين
متعارضين قائل به ثبوت تليف است. اما اين که مرحوم نائين كلام شيخ در باب تعادل و تراجيح را حمل كرده اند به ترتب من

الجانبين، اين كلام شيخ اصلا دلالت بر ترب ندارد.

 به دليل اينه اولا ترتب من الجانبين استحاله اش خيل روشن است و چطور م شود كه ما بوييم دوتا تليف داريم و اين
تليف اول در طول تليف دوم است و تليف هم در طول تليف اول باشد؟ چون استحاله آن خيل روشن است؛ چون طوليت

هميشه نسبت به يك طرف معنا دارد. ما م توانيم بوييم كه تليف به مهم در تليف به اهم است، اما اگر دوباره بخواهيم بوييم
كه تليف به اهم هم در طول تليف به مهم است!اين لازمه اش تقدم الشء عل نفسه م باشد كه اين استحاله اش روشن است.

 امام(رض) م فرماید شیخ م خواهد بويد كه شيخ اين مسأله ترتب و اشتراط مربوط به مقام امتثال است يعن الان ما دوتا
تليف داريم و ملف قدرت بر جمع بين اين تليف را ندارد و از طرف دير هم ما يك حم عقل داريم كه عقل حم م كند به

لزوم امتثال.

 شيخ م فرمايد اين حم عقل مشروط است؛ يعن حم عقل به لزوم امتثال دستور مولا مشروط است به قدرت، و حالا اگر به
عقل بوييم كه ملف قدرت بر هر دو را ندارد، عقل م گويد که ملف اگر قدرت بر هر دو را نداشت در ترك ي از اينها

معذور است، يعن عقل م گويد كه اين تليف اول را م توان انجام بده مشروط به ترك تليف دير و بر عس.

بنابراين به نظر مبارك مرحوم امام مرحوم شيخ انصاري مسأله اشتراط را روي حم عقل برده و در نتيجه اين حرف مرحوم
شيخ ربط به مسأله ترتب نخواهد داشت، چون ترتب مربوط به مقام جعل است.



 نته: ما در آيات و روايات چيزي به نام ترتب نداريم كه الان بخواهيم معناي ترتب را روشن كنيم، همانطوري كه در زمان شيخ
انصاري، شيخ مبتر نظريه مسأله حومت و ورود شد و فرمود كه وقت ما ادله را باهم بررس م كنيم، گاه م بينيم كه يك

ومت و ورود در هيچ روايتكه تعبير به ح ومت دارد، در حالبينيم كه ح م ر ورود دارد و گاهنسبت به دليل دي دليل
وارد نشده؛

 بحث ترتب هم همينطور است. بله قائلين به ترتب هم از زمان مرحوم محقق ثان م گويند كه ما در بين تليف كه در شريعت
وارد شده، به حسب واقع يك ترتب هم م بينيم. يعن گاه بعض از تاليف بينشان ترتب نيست ول بعض از تاليف در واقع
و در مقام جعل كه خداوند جعل فرموده اين ها را ترتب جعل فرموده و مرحوم كاشف الغطاء هم همانطوري كه قبلا عبارتش را

خوانديم فرمودند كه لولا مسأله ترتب، بايد كثيري از عبادات مردم را باطل بدانيم!

گويند وقت برند روي مقام جعل و م ها بحث را م كنيم. حالا ترتب گويند كه ما به حسب واقع اين ترتب را كشف م لذا م 
شارع تليف به مهم را جعل فرموده اين را مشروط كرده به عصيان به اهم؛ پس امام م فرمايد آنچه كه شيخ فرموده مربوط به

مقام امتثال است، ول آنچه كه بحث ترتب است مربوط به مقام جعل است.

نظر برخ بزرگان

بعض از بزرگان و اساتيد ما در مقام اين هستند كه بويند اين فرمايش امام فرمايش تام نيست؛ و دو تا مطلب عمده در
فرمايشاتشان وجود دارد، يك مطلب این است كه گفته اند اگر ترتب در مقام امتثال ممن شد حتما بايد در مقام جعل هم ممن

باشد. براي اينه مقام امتثال ظل مقام جعل است. يعن اگر مول از اول چيزي را جعل نفرموده بود اگر از اول تليف در كار
نبود ما مقام امتثال نداشتيم. امتثال سايه جعل است. امتثال فرع جعل است.

 اگر ترتب در مقام امتثال جريان داشت، بايد در مقام جعل هم جريان داشته باشد. اين يك مطلب. مطلب دوم فرموده اند كه
طبق قانون كه ما داريم، كه احام عقليه تخصيص بردار نيست، اگر گفتيم ترتب محال است همه جا بايد محال باشد هم در

مقام جعل و هم در مقام امتثال. اگر گفتيم ترتب ممن است همه جا بايد ممن باشد، احام عقليه تخصيص بردار نيست، اگر
طبق اين قانون، ترتب در مقام امتثال ممن شد بايد در مقام جعل هم ممن باشد. ببينيم آيا اين دو مطلب كه بعض از بزرگان

و اساتيد ما فرموده اند تمام است يا نه؟

نظر استاد محترم

اما راجع به مطلب اول كه ترتب اگر در مقام امتثال صحيح شد، بايد بوييم ترتب در مقام جعل هم صحيح است هيچ ملازمهاي
بين اينها ما ملاحظه نم كنيم امتثال فرع جعل هست يعن تا جعل نباشد امتثال معنا ندارد اما سوال اين است كه آيا شرايط در

جعل شرايط حم مربوط به شرايط امتثال هم م شود؟و آيا شرايط امتثال مربوط به شرايط حم م شود؟

 به هيچ وجه اين طور نيست. مثلا در باب امتثال علم را همه معتبر م دانند. م گويند اگر كس علم نداشت اينجا امتثال و
عصيان معنا ندارد. يك كس كه جاهل بوده است اين معذور هم هست. نم شود بوييم اين معصيت كرده و استحقاق عقاب

دارد. 

مخصوصا متأخرين از اصوليين مثل امام مثل مرحوم آقاي خوئ، مثل بعض از بزرگان دير اينها علم را آمدند از شرايط تنجز
تليف قرار دادند كه تنجز مربوط به مقام امتثال است. خوب ما م بينيم كه امتثال يك شرايط دارد اما خود فعليت تليف يك

شرايط ديري دارد. الان يك كس در مقام امتثال م آيد يك عمل را انجام م دهد در عين حال ما م گوييم باطل است.

انسان است مه م رود اما مستطيع نيست عمل را انجام م دهد چون استطاعت كه شرط براي فعليت تليف است هنوز
نيامده است. تا استطاعت نيايد تليف فعليت پيدا نم كند. بعبارت أخري ما تفی قائل هستيم و ديران هم تفی قائل



ليف، شارع فرموده اگر نماز بخواهد براي انسان فعلفعليت ت ليف يعندارد، منظورمان از ت ليف يك شرايطهستند، كه ت
باشد بايد بالغ باشد عاقل باشد. بلوغ و عقل را براي فعليت تليف معتبر دانسته است. اگر يك كس پنجاه سالش هم باشد ديوانه

باشد تليف به نماز براي او فعليت ندارد اما مقام امتثال اينچنين نيست او ممن است شرايط ديري داشته باشد، قدرت را و
علم را از شرايط امتثال قرار دادند. قدرت شرط براي امتثال است اما شرط براي فعليت تليف نيست. 

حال که تفيك بين شرايط است چطور ما م توانيم ملازمه قائل بشويم؟ بله، بعيد نيست از اين طرف قضيه بوييم. بوييم اگر
ترتب در مقام جعل بود، بايد در مقام امتثال هم باشد، اصلا دليل اين بزرگوار كه فرموده امتثال ظل براي جعل است، دليل

اقتضاء م كند كه اگر در مقام جعل، ترتب ممن بود بايد در مقام امتثال هم باشد، اما عسش اين را اقتضاء نم كند كه اگر
كه ايشان فرموده ،ان شاء فردا توضيحات امتثال در مقام امتثال ترتب بود بايد در مقام جعل هم باشد. و در مورد مطلب دوم

را عرض م كنيم.


