
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۲۶ مهر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 29 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:

راه دوم براي كشف ملاك اين بود كه از راه تفيك حجيت بين مدلول مطابق و مدلول التزام وارد بشويم، به اين معنا كه صيغه
امر به دلالت مطابق دلالت بر وجوب دارد و به دلالت التزام دلالت بر وجود ملاك در همه مصاديق اين طبيعت مأمور بها دارد.
حالا اگر در فرض مزاحمت، دلالت مطابق نسبت به آن فرد مزاحم ساقط شد؛ يعن در فرض مزاحمت، اين نمازي كه مزاحم با
اگر نسبت به اين فرد ساقط شد، اما دلالت التزام وييم امر بالفعل ندارد، بالفعل وجوب ندارد. اين دلالت مطابقازاله است، ب

كه همه افراد داراي ملاك هستند از جمله همين فردي كه مزاحم با ازاله است، اين مدلول التزام از بين نم رود و اينها قائل
هستند به اينه دلالت مطابق و التزام از نظر ثبوت و اثبات بينشان ملازمه وجود دارد؛

 يعن دلالت التزام ثبوتا و اثباتا و وجودا فرع وجود دلالت مطابق است؛ اما از نظر حجيت، بينشان انفاك به وجود م آيد.
در حجيت قائل به تفيك م شويم، يعن ممن است مدلول مطابق حجيت خودش را از دست بدهد اما مدلول التزام در

حجيت خودش باق بماند. از اين تعبير به تفيك در حجيت بين مدلول التزام و مدلول مطابق م كنند.

بررس ريشه و قائلين به اين نظريه: 

اين نظريه تفيك را مرحوم شيخ انصاري قائل هستند. و در آن تعادل و تراجيح كتاب رسائل مرحوم شيخ مسأله تفيك را يك امر
مسلم و واضح قرار داده و در صدد اثبات او و اينه يك دليل هم بر اين معنا اقامه كند نيامده است. اساس اين بحث در همان

بحث تعادل و تراجيح مطرح م شود. آنجا بعد از اينه بحث م كنند كه مقتضاي قاعده در خبرين متعارضين چيست، يك
نظريه كه نظريه مشهور هم هست قائل به تساقط هستند. اذا تعارضا تساقطا، مشهور قائل هستند كه در خبرين متعارضين اين دو

تا خبر با هم تعارض م كنند.

اما آنجا شيخ م فرمايد كه نسبت به نف ثالث، حجيت اين دو تا خبر از بين نم رود. اگر يك خبري بر وجوب نماز جمعه دلالت
م كند خبر دير دلالت بر حرمت نماز جمعه بند، مرحوم شيخ آنجا قائل به اين است كه اين دو تا خبر در اثر تعارض، مدلول
مطابق شان از حجيت ساقط م شود؛ اما مدلول التزام اينها بر حجيت باق است، آن خبري كه دلالت بر وجوب نماز جمعه

اباحه، آن خبري هم كه دلالت بر حرمت نماز جمعه دارد، آن هم بر نف استحباب و نف دلالت دارد بر نف دارد، به دلالت التزام
است، اما مدلول مطابق حجيتش باق استحباب دلالت دارد. لذا شيخ در آنجا فرموده است كه مدلول التزام اباحه و نف

حجيت خودش را از دست م دهد.

بعد از مرحوم شيخ، مرحوم آخوند خراسان در همان حاشيه بر رسائل( مرحوم آخوند علاوه بر كفايه يك حاشيه اي هم بر رسائل
مرحوم شيخ دارند بر ماسب هم يك حاشيه اي دارند) در حاشيه ايشان هم همين نظريه را پذيرفته است. بعد به مرحوم محقق
نائين رسيده، ايشان هم همين نظريه را پذيرفته است. منتها به مرحوم نائين كه رسيده است، يك مقداري صورت استدلال هم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پيدا كرده است. 

بعد از مرحوم نائين، مرحوم امام، مرحوم آقاي خوئ و همچنين شهيد صدر و كثيري از معاصرين، اينها نظريه شان عوض
شده و اينها قائل هستند به اينه ما نم توانيم بوييم كه دلالت مطابق حجيت خودش را از دست بدهد، اما دلالت التزام و

مدلول التزام بر حجيت خودش باق بماند، اين انظار در اين مطلب. اصل مطلب را هم در جلسه گذشته توضيح داديم كه مراد
چيست. 

در بين افرادي كه نام برده شد مرحوم آقاي خوئ مفصل تر از همه بحث فرموده(ما كلام ايشان با بيان م كنيم بعد هم كلام
امام و ديران را هم ذكر م كنيم و نتيجه گيري م كنيم در اين بحث كه بحث پر فايده اي است خوب م بينيد يك ثمره اين

بحث و نتيجه اين بحث در ثمره بحث ضد و تصحيح نماز كه فعل عبادي است و يك ثمره ديرش هم در بحث تعارض الخبرين
ظاهر م شود. و همچنين در باب دعاوي كه در محاكم شرع اقامه م شود، اقرارها،  اقارير در آنجا اين بحث ثمره زيادي
دارد. اگر يك قاض خودش مجتهد باشد و نظرش اين باشد كه بين مدلول التزام و مدلول مطابق از نظر حجيت نم شود
تفيك كرد خوب يك آثاري دارد اگر نظرش اين باشد كه بين مدلول مطابق و التزام م شود تفيك در حجيت كرد يك آثار

ديري دارد. لذا حالا ما هم ي دو جلسه اين بحث را دنبال م كنيم تا انشااله به نتيجه برسيم.

كلام مرحوم خوئ

يك در حجيت هستند و مدر محاضرات(ج2، ص 74 ) در اين نظريه متأخرين كه متأخرين قائل به تف مرحوم آقاي خوئ
گويند بين مدلول التزام و مطابق در حجيت تفيك م شود، ايشان دو اشال وارد كرده اند: ي اشال نقض و دوم اشال

.و جواب حل

اشالات نقض: اما اشال نقض، چهار مورد به عنوان نقض بر اين نظريه وارد كرده اند:

 1. فرموده اند اگر بينه قائم شود بر ملاقات يك ثوب معين با بول، دو نفر شهادت دادند كه اين لباس مثلا با بول ملاقات كرد. بعد
از اينه اين بينه قائم شد، بعدا ما كذب اين بينه را يقين پيدا كنيم، يا خود بينه بويند ما شهادت دروغ داديم يا علم به كذب بينه

پيدا بنيم، بينه قائم شده است بر اينه اين لباس با بول ملاقات كرد مدلول مطابق اش همين است، مدلول التزام اش نجاست
وييم مدلول مطابقشود كه ب ملتزم به اين م شود آيا كس اين لباس است. ايشان فرمودند حالا كه كذب اين بينه روشن م

م كه عبارت از نجاست باشد اين نجاست باق شود، اما مدلول التزام كه ملاقات لباس با بول است اين از حجيت ساقط م
ماند؟ 

خصوصا در فرض که ما بعد از اين مسأله علم به كذب بينه اين احتمال را هم بدهيم كه ممن است اين ملاقات با بول نبوده
مثلا با دم بوده است، آيا با وجود اين احتمال هيچ فقيه در اينجا م گويد مدلول مطابق كنار برود اما و لو همين احتمال را هم

كه ما بوييم با دم ملاقات كرده است، اما مدلول التزام كه اصل نجاست اين ثوب باشد باق است. هرگز چنين فقيه چنين
تليف را نداده است. اين يك نقض.

 2. نقض دوم اين است كه اگر يك خانه اي در يد عمرو است و عمرو بر او يد دارد. از طرف دير يك بينه اقامه شود بر اينه
اين خانه براي زيد است. بينه دوم هم اقامه شود بر اينه اين خانه مال بر است. دو نفر شهادت بدهند خانه اي كه در يد عمرو
است مال زيد است و دو نفر دير هم شهادت م دهند كه مال بر است خوب اينجا اين دو تا بينه با هم تعارض م كنند، اين

دو تا بينه تساقط م كنند مدلول مطابق آنها از بين م رود آن وقت مدلول التزام اينها چيست؟ 

مدلول التزام هر دو بينه، اين است كه اين خانه مال عمرو نيست، عمرو كه بر اين خانه يد دارد. يك بينه م گويد براي زيد
است و يك بينه م گويد مال بر است. مدلول التزام اش اين است كه اين خانه مال عمرو نيست. فرموده هيچ متفقه نم آيد



چنين فتواي بدهد كه اين دو تا بينه بعد از اينه تساقط كردند ما بوييم به مدلول التزام اش عمل كنيم و بوييم اين خانه ای كه
عمرو بر او يد دارد مال عمرو نيست.

 3. نقض سوم در همين مورد هست كه  عمرو بر خانه ای يد دارد. حالا يك نفر شهادت م دهد مال زيد است يك نفر هم
شهادت م دهد كه مال بر است در مثال قبل بينه بود و شاهدين بود، اما حالا يك نفر شهادت م دهد مال زيد است، يك نفر

دير هم شهادت م دهد مال بر است. آيا ما م توانيم بوييم اينجا مدلول التزام اين دو تا اين است كه اين خانه مال عمرو
نيست اين دو تا نسبت به مدلول التزام بينه است. يك نفر م گويد مال زيد است يك نفر هم م گويد مال بر است دو تاي با
هم يك بينه اي را تشيل م دهند به عنوان مدلول التزام، يعن م گويند مال عمرو نيست، اگر تشيل بينه دادند دير نياز به
نيست اينجا هم هيچ فقيه يل بينه ندادند، شهادت يك نفر اگر يمين ضميمه او نشود، كافضم يمين ندارد. اما اگر گفتيم تش

نم آيد به اين مدلول التزام عمل كند. 

4. نقض چهارم اين است كه اگر بينه قائم شود بر اينه اين خانه مال زيد است. بينه يعن به اين عنوان، خانه اي كه الان در يد
عمرو است، بينه آمد گفت اين مال زيد است، اما خود زيد اقرار كرد كه اين خانه مال من نيست. بينه م گويد اين خانه اي كه

در يد عمرو است مال زيد است و زيد خودش اقرار م كند كه اينها درست نم گويند اين خانه مال من نيست.

اش يعن گفت اين خانه ملك زيد است مدلول التزام بينه م رود، اما مدلول التزام بينه از بين م با اقرار اين مدلول مطابق 
مال عمرو نيست، آيا كس ملتزم م شود به اينه اين مدلول التزام باق است؟ هرگز، لذا اين چهار مورد هست كه مرحوم

آقاي خوئ به عنوان نقض براي نظريه تفيك در حجيت ذكر كردند.

 :جواب هاي حل 

بعد به جواب حل پرداختند، جواب حل ايشان در ضمن دو صفحه است كه ما اين را دسته بندي كرديم و به صورت مشخص
ايشان در اين جواب حل مجموعا پنج مطلب ذكر كردند:

 1. ابتدا آمدند به عنوان يك مقدمه فرموده اند كه دلالت التزام و مدلول التزام متفرع است بر دو چيز: ي، ثبوت ملزوم و
دوم ثبوت ملازمه، اگر در يك جا ملزوم نباشد يا ملزوم باشد ملازمه نباشد اينجا دلالت التزام نم تواند در كار باشد. در هر

دلالت التزام متوقف بر اين دو تا است هم بايد ملزوم در كار باشد و هم بايد بين ملزوم و لازم يك ملازمه اي در كار باشد آنوقت
م فرمايند كه اين قانون يك قانون كل است به اين معنا كه دلالت التزام هم در ناحيه حدوث محتاج به اين دو امر است و هم

در ناحيه بقا محتاج به اين دو امر است.

 نم شود بوييم در ناحيه حدوث هست در ناحيه بقا ملزوم نداريم لازم داريم، ملازمه نداريم لازم داريم، حدوثا و بقاء، دلالت
التزام بر اين دو مطلب متوقف است.

2. در مطلب دوم به دليل كه قائلين به تفيك اقامه كردهاند پرداخته اند و آن اينه ما از قائلين به تفيك از سوال م كنيم شما
چرا م گوييد مدلول التزام در حجيت خودش باق است؟ ولو مدلول مطابق حجيت خودش را از دست بدهد؟ 

م گويند اينها دو تا ظهور هستند. اگر ما دليل بر رفع يد از يك ظهور پيدا كرديم، وجه ندارد كه ما از ظهور دير رفع يد كنيم.
اينها دو تا ظهور هستند. سيره عقلاء بر حجيت ظواهر شامل هر دو ظهور م شود. اگر يك دليل أحد الظهورين را كنار زد، اين

سبب نم شود كه ظهور دير هم از حجيت ساقط بشود.

 ايشان در اين مطلب دوم فرموده اند كه اين مطلب در صورت تمام است كه ظهور كلام در مدلول التزام به نحو مطلق باشد،
اما اگر مدلول التزام در محدوده همان حصه اي است كه مدلول مطابق وجود دارد، اگر كلام ظهور در مدلول التزام به نحو
مطلق نداشت، بله ظهور داشت در مدلول التزام در همان دائره اي كه مدلول مطابق وجود دارد، اينجا مسلم با از بين رفتن



مدلول مطابق، مدلول التزاي هم از بين م رود.

َّلاةَ به دلالت مطابقوا الصيمَّلاةَ است أَقوا الصيمأَق آن وقت فرمودند در ما نحن فيه هم همين طور است. وجوب مدلول مطابق
دلالت دارد بر وجوب همه مصاديق. به دلالت التزام دلالت دارد بر اينه همه مصاديق داراي ملاك است.

 حالا اگر در اثر مزاحمت صلاه با ازاله ما گفتيم اين فرد از نماز اول وقت كه با ازاله مزاحم است وجوب ندارد، معلوم م شود
كه اين فرد هم ملاك ندارد. چون م گوييم ظهور در مدلول التزام در همان دائره ای است كه مدلول مطابق وجود دارد در

همان دائره و در همان حصه مدلول التزام هست، نه به نحو مطلق، و اينه شما م گوييد با از بين رفتن ظهور مطابق ظهور
التزام بر حجيتش باق است، اين در فرض معنا دارد كه مدلول التزام به نحو مطلق باشد.

 3. فرموده اند كه عدم سقوط مدلول التزام، مبتن بر يك مبناي است كه ما آن مبنا را قبول نداريم و آن اين است كه مدلول
التزام مرتبط به اراده استعماليه و اراده انشائيه باشد. كما اينه در بيان نظريه تفيك وقت كه م خواستيم جمع بندي كنيم،

گفتيم طبق نظريه تفيك، اراده ای كه به ملاك تعلق پيدا م كند اراده استعماليه است و اراده انشائيه.

 اگر ما آمديم مدلول التزام را گفتيم منشأ آن اراده استعماليه است، چون لفظ را در اين معنا استعمال كرديم به اراده استعماليه
دلالت بر وجود ملاك در همه مصاديق دارد. به اراده انشائيه وقت شارع م فرمايد أقيموا الصلاه، الان انشاء كرد به اراده انشائيه

و اراده استعماليه دلالت دارد همه مصاديق داراي ملاک است.

 آنوقت اگر ما گفتيم دليل م گويد مدلول مطابق در اينجا وجود ندارد سبب نم شود كه رفع يد كنيم از مدلول التزام، از چه
راه بدست آورديم؟ 

از راه اراده استعماليه و انشائيه، اما ايشان مرحوم آقاي خوئ در مطلب سوم فرمودند ما اين را قبول نداريم همان طوري كه
مدلول مطابق مربوط به اراده جديه است، مدلول التزام هم مربوط به اراده جديه است يعن وجود مدلول التزام(اصل

وجودش)، دائره مدلول التزام سعه و ضيقا هر دو مربوط به مقام و اراده جديه است اگر حالا معلوم شد اراده جديه نسبت به
اين فرد الصلاه كه مزاحم با ازاله است وجود ندارد، م گوييم پس اراده جديه نسبت به ملاك در اين فرد هم وجود ندارد اين هم

مطلب سوم كه اين شد عدم سقوط مدلول التزام متفرع است بر اينه ما مدلول التزام را در محدوده اراده انشائيه و استعماليه
بدانيم در حال كه به نظر ما اين مربوط به اراده جديه است.

 4. گفتيم متأخرين كه نظريه تفيك را دارند، يك قياس و يك تشبيه كردند، اينها گفته اند دلالت التزاميه هم مانند تضمنيه است
اگر در يك جا ظهور كلام در دلالت مطابقيه از بين رفت اما حجيتش در دلالت تضمن باق است. مثال روشن اين است كه

مول م گويد: اكرم عشرة من العلماء، بعد م گويد: ولا ترم أربعة منهم(به قرينه منفصله نه متصله)، اين لا ترم آن عشرة من
العلماء را تخصيص م زند، اما ظهور أكرم عشرة من العلماء و حجيتش نسبت به آن شش نفر دير باق است در حال كه

دلالت آن بر دلالت شش نفر دير تضمن است.

 متاخرين م گويند همان طوري كه با از بين رفتن دلالت مطابق حجيت كلام نسبت به دلالت تضمن ساقط نم شود، حجيت
است. م ويند كه اين قياس باطلخواهند ب هم نبايد ساقط بشود. ايشان در اين مطلب چهارم م كلام نسبت به دلالت التزام

خواهند بفرمايند اين قياس، قياس مع الفارق است بين مدلول التزام و مدلول تضمن فرق وجود دارد چه فرق؟ دو تا نته
براي فرق در كلمات ايشان وجود دارد.

 نته اول اين است كه كلام نسبت به دلالت تضمن انحلال پيدا م كند يعن وقت كه م گويد:

أكرم عشرة من العلماء، نسبت به تك تك افراد انحلال پيدا م كند. يعن اكرم زيدا العالم، أكرم برا العالم، اما نسبت به دلالت
التزام انحلال در كار نيست؛ فرق دوم اين است كه حالا كه گفتيم كلام نسبت به مداليل تضمن انحلال پيدا م كند، بين اين

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


مدلول هاي تضمن توقف، عليت، معلوليت در كار نيست. يعن اين مدلول تضمن هيچ متوقف بر مدلول تضمن دير نيست اين
مدلول علت براي مدلول دير نيست. توقف، عليت در كار نيست. لذا اگر بعض از مداليل تضمن از حجيت ساقط شد بعض

ديرش بر حجيت باق م ماند اما به خلاف مدلول التزام كه بين او و بين مدلول مطابق مسأله توقف در كار است.

 5. مطلب پنجم اين است كه فرموده اند ما قبول داريم بناي عقلاء بر اين است كه عقلاء و سيره عقلائ بر اين است كه تعبد به
ملزوم اقتضاي تعبد به لازم را هم دارد. الان اگر يك كس حرف م زند اين حرف يك لازم دارد، سيره عقلائيه بر اين است كه
تعبد به ملزوم تعبد به لازم است. الان اگر كس يك حرف زد به مخاطب، اين يك لازم داشت چه اين لازم را قصد بند چه اين
لازم را قصد نند تعبد به مدلول مطابق، تعبد به ملزوم، تعبد به لازم است و اگر ما اين را نداشته باشيم اين روايات زيادي كه

داريم تمام اينها بالاخره ما به دلالت التزام هم در احام و فتاوا از آنها استفاده م كنيم در خيل از موارد همه اينها بايد ساقط
بشود. 

اين مطلب مسلم است. تعبد به ملزوم، مستلزم تعبد به لازم است. اما م فرمايند تعبد به لازم يعن حجيت لازم در فرض وجود
ملزوم است. اما اگر دليل آمد بر اينه اين ملزوم در اينجا وجود ندارد، اينجا دير تعبد و بناء عقلاء در كار نيست. بناء عقلاء و

سيره عقلائيه بر اينه تعبد به ملزوم مستلزم تعبد به لازم است، اين تعبد يعن أخذ، حجيت، يعن بوييم اين ملزوم اين لازم را هم
دارد ما بايد متعبد بشويم بوييم متلم اين لازم را هم اراده كرده. م خواهد به او توجه داشته باشد م خواهد به او توجه نداشته
باشد. م فرمايند تعبد به لازم در فرض ثبوت و وجود ملزوم است. اما اگر ملزوم وجود نداشت اينجا دير تعبد به لازم هم دير

معنا ندارد، اين پنج مطلب است كه ايشان به عنوان جواب حل از نظريه تفيك دادند.


