
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۲۲ مهر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

عرض كرديم كه مرحوم محقق نائين در اين بحث ثمره ضد مجموعا چهار مطلب را بيان فرمودند كه دو مطلب از آنها را مطرح
شد. 

مطلب سوم:
مطلب سوم كه اين مطلب به تبعيت از مرحوم آخوند خراسان هست اين است كه در عباديت يك عمل محبوبيت ذات كه در آن

عمل وجود دارد كفايت م كند در عباديت عمل ما محتاج به قصد امر نيستيم عمل نياز به اين ندارد كه يك امري متوجه او باشد
و ما امتثال آن امر را قصد بنيم تا اينه اين عمل، يك عمل عبادي بشود، بله مجرد اينه در يك عمل ملاك وجود داشته باشد،

مثلا «كون العمل محبوبا له تبارك و تعال»، اين عمل محبوب خدا است و «كون العمل صالحا للمقربيه»، عمل صلاحيت براي
مقربيت به خداوند داشته باشد قصد چنين ملاك در عباديت عمل كفايت م كند.

آن وقت اگر اين مطلب را گفتيم نتيجه اين م شود كه بنابر اينه امر به ش مقتض نه از ضد نباشد اين ضد كه عبارت از
نماز است در اين مثال معروف، گرچه امر ندارد لن در صحت اين نماز قصد آن ملاك ذات و آن صلاحيت مقربيت و

محبوبيت، چنين قصدي براي عباديت عمل كاف است.

 (و آن روز عرض كردم كه روي اين مبنا است كه انسان م تواند به هر عمل رن عبادي بدهد) و الا اگر ما روي مبناي شيخ
بهائ و قبل از شيخ بهائ متقدمين مش كنيم و بوييم عبادت امور توقيفيه است نياز به امر دارد تا امر نباشد اينجا قصد

عباديت تحقق پيدا نم كند. خوب طبق آن دائره عبادات محدود م شود.

كلام مرحوم آخوند:
مرحوم آخوند(در كفايه ص 134)، ايشان هم در رد شيخ بهائ يك چنين مطلب را دارند، مرحوم آخوند در اينجا وقت مرحوم

شيخ بهائ كه اين ثمره بحث ضد را انار كرده و انارش بر اين اساس است كه اين نماز در هر دو صورت باطل است چون
بنابر اينه مقتض باشد نه به او متوجه است و بنابر اينه امر به ش مقتض نباشد امر ندارد. 

يعن فرمودند كه مجرد رجحان ذات لذا نماز در هر دو صورت باطل است. مرحوم آخوند در دفاع از ثمره و در رد شيخ بهائ
اينه، نماز رجحان ذات دارد اين كفايت م كند در عباديت اين عمل و در اينه به عنوان عبادت واقع بشود.

 آنوقت اين ادعا را كردند و در اينجا ادعاي قطع دارند حالا در عبارت تصريح به قطع نردند ول همين مقصودشان م باشد.
م خواهند بفرمايند كه وقت كه بين ازاله نجاست و نماز تزاحم برقرار م شود اين مزاحمت نهايت اثري كه دارد اين است كه

امر را بالفعل از روي نماز بر م دارد.

در تزاحم بين واجب مضيق و موسع اينجا امر بالفعل متوجه واجب مضيق است و مزاحمت اثرش اين است كه اين امر فعل 
متوجه به صلاه را بر م دارد(همين مقدار). اين مزاحمت دير برد ديري ندارد، اثر ديري ندارد اين مزاحمت نم تواند ملاك

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين عمل را از بين ببرد و اين مزاحمت نم تواند محدث چيزي باشد كه سبب مغبوضيت اين عمل له تبارك و تعال بشود.

 ايشان م فرمايند ما قطع داريم به اين دو تا مطلب كه يك مطلب اينه مزاحمت رافع ملاك نيست فقط رافع امر است يعن در
اين ظرف و در اين فرض مزاحمت اين حصه از نماز كه حالا مثلا نماز اول وقت است نمتواند مأمور بها بالفعل واقع شود.

فرمايند: ما سوال م كند اما رافع ملاك نيست و از آن طرف م را برطرف م مزاحمت همين مقدار اثر دارد كه اين امر فعل
كنيم اين مزاحمت آيا محدث مغبوضيت در عمل است؟

يعن حالا كه بين ازاله و نماز تزاحم برقرار شد اين تزاحم باعث م شود كه در نماز اين مفسده اي كه علت براي مغبوضيت
است بوجود بيايد؟ هرگز، مزاحمت اين اثر را ندارد فقط تنها اثري كه دارد اين است كه اين امر فعل متوجه صلاه را در فرض

مزاحمت با ازاله از بين م برد.

نظر مرحوم امام:
از كلمات امام(در كتاب مناهج الوصول، ج2، ص21)، استفاده م شود كه ايشان فرمايش مرحوم آخوند را تلق به قبول كردند.

حالا قبل از اينه ما بخواهيم مطلب مرحوم آخوند را بررس كنيم، اين نته را بايد توجه داشته باشيم كه در اينجا ما يك بحث
كبروي داريم و يك بحث صغروي داريم؛ بحث كبروي در اين است كه آيا در عباديت عمل قصد ملاك كاف است يا نه؟ به نحو

كبراي كل، اين بحث در بحث تعبدي و توصل آنجا مفصل گذشت. ما هم بحثش را كرديم.

 امروزه اصوليين تماما بر اين معنا اتفاق نظر دارند كه در عباديت يك عبادت قصد ملاك كاف است و در اينجا كه ما الان داريم
بحث م كنيم ما بحث كبروي نداريم بحث ما يك بحث صغروي است و آن اين است كه حالا كه ما قائل هستيم به اينه به نحو
كبراي كل در عباديت عمل قصد ملاك كاف است در ما نحن فيه چه راه براي استشاف ملاك  داريم؟ براي استشاف ملاك

مجموعا سه راه در كلمات وجود دارد: يك راه، راه مرحوم آخوند است، مرحوم آخوند بيانشان اين است: 

آن مقداري كه در اينجا وجود دارد مسأله مزاحمت است، اگر مزاحمت نبود ازاله به خودش را داشت صلاه هم امر به خودش
را داشت. مزاحمت كه بين اين ها بوجود آمد، اول وقت وارد مسجد شديم، مسجد نجس است امر به ازاله نجاست واجب فوري

است و واجب مضيق، نماز هم امر دارد مزاحمت امر را بالفعل برطرف م كند يعن نماز بالفعل امر ندارد اما زائد بر اين كه
بوييم اين مزاحمت بيايد ملاك را هم از بين ببرد و همچنين بوييم يك عنوان مفسده اي كه سبب مبغوض شدن عمل است

بياورد، نه، مزاحمت اين تأثير را و اين برد را ندارد.

(لذا خوب دقت كنيد الان بحث ما بحث صغروي است يعن م خواهيم ببينيم آيا در اين نماز كه الان مزاحم با ازاله است اين
نماز آيا ملاك دارد يا ندارد؟ بحث كبروي كه كفايت قصد ملاك است بحثش مفصل در بحث تعبدي و توصل گذشت.)

: نظر مرحوم آقاي خوئ
از تلاميذه ايشان مثل مرحوم شهيد صدر اينها فرموده اند كه نه، اين بيان مرحوم آخوند بيان تام و بعض مرحوم آقاي خوئ

نيست. مرحوم آقاي خوئ در كتاب محاضرات (ج3، ص70)، م فرمايند: آنچه كه مرحوم آخوند بيان كردند مجرد يك ادعا
است.

 بعد فرمودند ما براي استشاف ملاك راه نداريم جز خود احام. جز خود تعلق احام و تعلق اوامر، يعن براي ما هيچ روشن
نيست كه آيا اين عمل داراي ملاك هست يا داراي ملاك نيست. وقت شارع حم را متوجه اين عمل كرد، آنوقت ما م فهميم

اين عمل داراي ملاك است. اگر ديديم يك عمل مأمور به واقع شد م فهميم كه اين عمل داراي ملاك است اما با قطع نظر از امر
شارع و حم شارع با قطع نظر از او ما راه براي استشاف ملاك نداریم.



 آنوقت م فرمايند كه حالا كه راه براي استشاف منحصر شد، ما م گوييم در آن زمان كه عمل امر دارد ما م فهميم كه اين
عمل ما داراي ملاك است، اما وقت به هر جهت و به هر دليل امر برطرف شد دير ما نم توانيم بوييم يقين داريم به اين كه
اين عمل داراي ملاك است. لذا ايشان م فرمايند ما م گوييم اين بيان مرحوم آخوند مجرد يك ادعا است و بيان تام نيست.

نظر شهيد صدر:
 مرحوم شهيد صدر هم در كتاب بحوثشان(ص324، ج2)، نظر استادشان مرحوم آقاي خوئ را تأييد كردند ول يك نته اضافه
فرمايد كه ما همانطوري كه مزاحمت را م نيست و آن اين است، ايشان م ته در كلام مرحوم آقاي خوئاي دارند كه اين ن

گوييم رافع براي وجوب فعل است. احتمال اين را هم م دهيم كه رافع براي ملاك هم باشد، همين كه الان مزاحمت بوجود آمد
ما احتمال اين را م دهيم كه اين رافع ملاك باشد اين احتمال كه مسلم داده م شود. بوييم آقا مزاحمت كما اينه امر را

بالفعل كنار م زند، احتمالش را بدهيم ولو ده درصد، كه رافع ملاك هم هست.

 به مجرد احتمال، دير ما بعد از مزاحمت نم توانيم يقين به ملاك داشته باشيم ما براي قصد ملاك نياز به قصد داريم بايد يقين
داشته باشيم كه اين عمل، عمل است داراي ملاك و به مجرد اينه احتمال بدهيم مزاحمت رافع ملاك است دير ما يقين به ملاك

نداريم.

نظر استاد محترم:
توانيم اينجا در مقابل اين دو بزرگوار اين مطلب را ارائه بدهيم و آن اين است: شما م ما براي دفاع از مرحوم آخوند م 

فرماييد براي استشاف ملاك ما راه جز امر نداريم كه اين مطلب درست است. ما راه براي فهم ملاكات نداريم. اين مطلب
يك مطلب است كه در فقه بسيار كاربرد دارد؛ يعن يك فقيه فقاهتش زمان ثابت م شود كه بلافاصله نويد همين ملاك آنجا هم

هست، همين ملاك در نظائرش هم هست.

 ملاكات دست ما نيست بله در بعض از موارد انسان م تواند يقين به ملاك پيدا كند اما اين خيل نادر است، ملاكات دست ما
نيست شارع ارث زن را مثل مرد قرار داده است. به چه ملاك؟ ملاكات دست ما نيست. ما نم توانيم بوييم يقين داريم در
زمان نزول اين آيه، زن جيره خوار مرد بوده، بار اقتصادي به دوش مرد بوده است. اين حرفهاي استحسان و غير اجتهادي
است. نم شود اين حرف را زد. فقيه كس است كه طبق ضابطه علم و صناع صحبت بند. ما نم توانيم بوييم يقين

داريم ملاك اين است، بله احتمال م دهيم روي احتمال هم كه انسان نم شود حرف بزند، لذا اين خيل كاربرد دارد.

اصل اين فرمايش درست است. براي استشاف ملاك، راه جز تعلق احام نداريم اما حالا كه امر آمد الان دو احتمال در اينجا
مطرح م شود.

 احتمال اول اينه بوييم با تعلق اين امر، اين عمل مقيدا به اين امر داراي ملاك است. اين يك احتمال. يك احتمال دوم اين
است كه بوييم با تعلق اين امر ما كشف از ملاك ذاتيه عمل م كنيم يعن تا حالا ما خبر نداشتيم وقت شارع امر را متوجه به

صلاه كرد ما كشف از اين م كنيم كه صلاه يك محبوبيت و يك مقربيت ذات دارد، كشف از ملاك ذات آن م كنيم.

 احتمال اول باطل است. چرا؟ چون مستلزم دور است. ما اگر بخواهيم بياييم بوييم كه اين امر كه آمد به اين عمل تعلق پيدا
كرد كشف از اين م كند كه ملاك در اين عمل مقيدا به امر، پس اين دور لازم م آيد چرا؟ 

بيانش خيل روشن است. بيانش اين است كه خود امر توقف بر ملاك دارد؛ يعن تا يك عمل ملاك نداشته باشد، شارع نم تواند
به او امر بند. آنوقت اگر خود ملاك هم بخواهد مقيد به امر باشد، هر مركب توقف بر أجزايش دارد. هر مقيدي توقف بر قيدش
دارد. اين قانون كل است كه هر مقيدي متوقف بر قيدش است، هر مركب متوقف بر جزءش است. اگر گفتيم ملاك مقيد به امر

است، پس خود ملاك هم توقف بر امر دارد. اين شد دور. 



راه دوم اين است كه بوييم نه، ما درست است تا قبل از تعلق امر عقل ما ملاك را نم فهميد. شارع كه امر كرد ما كشف از
اين م كنيم كه عمل يك ملاك ذات دارد. كشف از اين م كنيم. يعن يقين پيدا م كنيم. يقين داريم كه نماز يك ملاك ذات دارد.
حالا كه يقين پيدا كرديم، مرحوم آخوند م فرمايد: مزاحمت بين امر به ضدين است. امر به ضدين نم شود، يا بايد امر به ازاله

فعل باشد و يا امر به نماز. بخواهد امر به هر دو فعل باشد نيست.

 مزاحمت اصلا ربط به عمل ندارد مزاحمت مربوط به امر است، حالا كه مزاحمت مربوط به امر است مزاحمت امر را از بين
م دارد يقين ما جاي خودش باق برد امر را كه از بين برد ما بعد از امر يقين پيدا كرده بوديم كه اين عمل محبوبيت ذات م

ماند.

 يقين داريد كه حالا هم اين محبوبيت ذات دارد. بعبارت أخري مرحوم آخوند م فرمايد مزاحمت كه آمد امر از بين م رود و
يقين داريم چيزي كه موجب حدوث مبغوضيت باشد، كه نشده است. اين را كه ما يقين داريم. 

ه مرحوم صدر ماين .همان محبوبيت ذات است. يعن در نتيجه چيز جديدي كه نيامده آن ملاك قبل به قوت خودش باق
فرمايد كه بعد از تحقق مزاحمت ما رفع ملاك را احتمال م دهيم، احتمال اينجا منشئ ندارد. اگر مزاحمت خارج از دايره امر

بود، م گفتيم بين خود ازاله و بين صلاه مزاحمت است. اينجا اين فرمايش درست بود.

 م گفتيم همان طور كه مزاحمت، امر به صلاه را از بين م برد، احتمال م دهيم كه رافع ملاك هم باشد. اما از ابتدا مرحوم
آخوند تصريح م كند و م گويد مزاحمت  بين الامر به ضدين است. اين دو تا امر نم تواند با هم باشد. بين اين دو تا تزاحم

دهيم كه قدرت، يعن وييم احتمال مه ما ببراي اين است و وجه وجود دارد نه بين دو تا عمل. لذا ملاك به قوت خودش باق
احتمال بدهيم كه ملاك بر طرف شده است نيست.

خلاصه:
خلاصه اين شد كه  اولا اينه مرحوم آقاي خوئ فرمودند كلام مرحوم آخوند مجرد دعوا است با بيان كه ما از كلام آخوند

كرديم روشن شد مجرد دعوا نيست. آخوند خيل هم محم مطلب را اينجا استوار كرده است، منتها خيل توضيح نداده فرمايش
مرحوم آخوند مجرد دعوا نيست.

 ثانيا قبول داريم كه ملاك براي استشاف تنها راه تعلق احام است در اين جهت با ايشان مشترك هستيم اما احام كشف از
ملاك ذات عمل م كند نه ملاك مقيد به امر. مطلب سوم اينه ما در اينجا منشئ براي اين احتمال كه بوييم ملاك هم برطرف
م شود نم بينيم لذا امر كنار م رود يقين داريم به اينه اين ملاك در آن وجود دارد و با قصد ملاك م توانيم عمل را انجام

بدهيم.


