
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۱۹ مهر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه درس گذشته:                                         
عرض كرديم كه امام(رضوان اله تعال عليه)، ايشان هم قائلند به اينه قدرت از شرائط تليف نيست، بله در مقام امتثال، اگر
كس عاجز باشد از امتثال و عمل، اين عجز مانعيت دارد، و به عبارت دیر، قائلند به اينه همان طور كه احام مشترك هست
شود و هم شامل عاجز م ام هم شامل قادر مشود، اين اح ام شامل عالم و جاهل بالفعل هر دو مبين العالم و الجاهل، اح

شود. تليف روي نظر ايشان بالفعل متوجه او هست. در دائره تليف قرار دارد. لن حالا كه در مقام امتثال عاجز است، اين
عجز به عنوان عذر براي او تلق م شود. مجموعا براي اين مدعا سه مطلب را فرمودند:

مطلب اول:
ما وقت به ظاهر ادله مراجعه م كنيم، م بينيم قيدی به عنوان قيد قدرت در كار نيست. وقت مولا م فرمايد، أَقيموا الصَّلاةَ، يا
كتب علَيم الصيام، و سائر تاليف كه در شريعت وارد شده است، اين مقيد به اين قيد استطاعت و قدرت نيست. اين كشف از

اين م كند كه چنين چيزي دخالت در اين تليف ندارد.

 در اين مطلب، آنچه به عنوان مناقشه به ذهن م رسد؛

 اولا: قدرت از قيود عقليه لبيه است، يعن تمام اين تاليف مقيد است يه اين قيد عقلا. اگر كسان مثل مشهور، قائل شد به اينه
قدرت از شرائط عقليه است، اين قيد م شود يك قيد لب و عقل، و نياز دير نبوده است كه بيان شود. در موردی كه قيد لبا و
ندارد آن وقت راه تقييد به اين قيد بسته م مه اثبات كنيم كه عقل چنين حر اينعقلا ثابت است، اين نياز به بيان ندارد، م

.و يك قيد عقل شود يك قيد لب داند، و اين قيد م ليف به عاجز را قبيح مقبول كنيم، كه عقل ت شود. و الا اگر ما به طور كل

ثانيا: م شود به ايشان عرض كرد، كه اين آيه شريفه، لا يلّف اله نَفسا ا ۇسعها اين ظهور روشن دارد، در اينه آنچه كه از
وسع انسان خارج است، از دائره تليف خارج است، لا يلّف اله نَفسا ا ۇسعها، خداوند نفس را تليف نم كند، مر به آن

مقدار كه در وسع نفس است يعن آن مقدار كه در وسع آن نفس است يعن آن مقدار كه مقدرو براي انسان و نفس است
هال ّفلگيرد. و اين لا ي ليف هم قرار نمليف است، آن مقدار در دائره تمفهومش اين است كه آن مقدار كه خارج از دائره ت

نَفسا... اين يك قرينه اي است براي تمام تاليف، كه وجود دارد يعن تمام تاليف كه در شريعت وجود دارد، اين آيه قيد م زند
تمام اين تاليف را، ولذا اين خودش عنوان بيان و عنوان قرينه را دارد.

 الا ان يقال: كه اين لا يلف اله را ما توجيه بنيم، لا يلّف اله، يعن لا يلف ف مقام امتثال، خوب دقت كنيد، آن بيان كه قبلا
ما در جواب ايشان گفتيم، خود لا يلف خود مرحله حدوث تليف قرار بدهيم، يعن خداوند تليف را ايجاد و احداث نم كند

مر به مقدار وسع ملف.

 مر اينه امام اين طور بفرمايد كه ما آيه را يك جور دير معنا كنيم و آن اين است كه در موردی كه تليف وارد شده است از

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286


عبد آن مقدار توقع م رود، كه نتيجتا اين م شود، لا يلّف اله يعن لا يتوقع خداوند انتظار و توقع ندارد از ملف، در مقام
امتثال مر آن مقداري كه قدرت دارد، به بيان دير: بوئيم كه لا يلّف اله به اين معنا است كه در آن مورد كه تليف ثابت

است، مثلا در باب نماز تليف مسلم ثابت است، بوئيم كه شارع م فرمايد در مقام امتثال به آن مقدار كه شما قدرت داريد،
امتثال كنيد، اين احتمال در آيه شريفه داده م شود، اما بر خلاف ظاهر، لا يلف يعن توجه نم دهد تليف را، تليف را متوجه

انسان نم كند، مر اينه در موارد كه انسان قدرت دارد.

مطلب دوم:

كه امام فرموده است، اين است كه ما شاهد مان بر اينه قدرت از قيود تليف نيست، اين است كه درموردی كه ما شك در
قدرت داريم م گوئيم، كه بايد اصالت الاطلاق جاري شود، در حاليه اگر قدرت شرط براي تليف باشد، در شك در خود

تليف اصالت البرائه جاري م شود.

 شك در قيود هم بايد اصالت البرائه جاري شود. در حال كه ما م بينيم كه مشهور آمده اند، اصاله الاحتياط را جاري كرده
ليف برعهده ما است، ما نميدانيم كه قدرت بر انجامش داريم يا قدرت بر انجامش نداريم، احتياط را جاري ماند، الان يك ت

كند، م گويد احتياط اقتضا م كند اتيان تليف را، لذا ايشان م فرمايد، كه كشف از اين م كنيم، كه قدرت قيد براي خود
تليف نم تواند باشد، اين فرمايش قابل مناقشه است، ما در قيود تليف دو نوع قيد داريم، يك قيد مربوط به جعل تليف داريم،

يك قيدي است كه مربوط به امتثال تليف است، در اين صورت كه قيد مربوط به مقام امتثال است، در آنجا اصالت البرائه
جاري نم شود.

به عبارة دیر آنچه كه به عنوان محل جريان اصاله البرائه است، جائ است كه ما در اصل حدوث يك تليف يا در اصل اينه
اين تليف مشروط به اين قيد است، يا مشروط به اين قيد نيست، شك داشته باشيم. شما شك م كنيد، كه نماز مقيد به سوره

است ياخير؟ مشهور م آيند اصالت البرائت را جاري م كند،اگر يك قيد براي شما مشوك بود، به اين عنوان بود كه نم دانيد
كه اين تليف مقيد به اين قيد است يا مقيد به اين قيد نيست، آيا در مر حله حدوث مثل نماز مقيد است وجوب نماز به اين

سوره يا نيست، اصاله البرائه جاري م شود، اما اگر يك قيد مر بو ط به حدوث تليف نيست و لو قيد تليف است، اما مربوط
به مقام امتثال تليف است، از قيود تليف مربوط به مقام امتثال تليف است، در اين صورت اصاله الاحتياط جاري م شود،

با اين بيان و با اين جواب، جواب از مطلب سوم ايشان هم روشن م شود.

 مطلب سوم امام:
در مطلب سوم امام فرمودند كه اگر قدرت را قيد تليف بدانيم، اينجا دير هر كس بتواند خودش را عاجز بند، يك بحث مهم در
فقه  در كتاب صيام و كتاب حج مطرح م شود، و آن اينه تعجيز نفس جايز است يا جايز نيست؟ مثلا انسان يك غذاي بخورد
كه نتواند روزه بيرد. اصلا آيا اين جايز است يا جايز نيست؟ مشهور قائلند كه اين كار جايز نيست. امام فرموده اند: كه اگر ما
قدرت را از شرائط تليف دانستيم، بايد جايز باشد. ما م توانيم يك كاري بنيم كه همان طور كه سائر قيود تليف را م توانيم

نذاريم محقق بشود، اين قيد را م شود نذاريم محقق بشود. پس معلوم م شود كه قدرت شرط براي تليف نيست، شرط براي
امتثال است، همان جواب در اينجا داده م شود.

جواب: قيود تليف دو نوع است. يك قيد تليف مربوط به حدوث تليف است. يك قيد مربوط به امتثال تليف است. آن قيود
كه مربوط به مقام امتثال است، انسان نم تواند خودش را نسبت به آن تعجيز كند، مر اينه در يك مورد خاص كه دليل بر آن

داريم، مثلا نسبت به حج علماء فتوا داده اند م تواند نسبت به استطاعت كاري بند.

 استطاعت ماليش را از بين ببرد،چه را م خواهيم نتيجه بيريم؟ اگر از مشهور سئوال كنيم، شما م گوئيد كه قدرت شرط
ليف رامه عاجز در حين تگوئيد، يااين ليف عاجز قبيح است،عاجز از امتثال را مگوئيد، ت ليف، وماست براي ت عقل
گويد قدرت ف ليف است، مفرمايد، قدرت شرط براي ت م اه كنيد، كه مرحوم آخوند در كتاب كفايه، وقتگوئيد؟ شما ن

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286


ظرف الامتثال را قائل هستيم.

فرق قول امام و خوئ و مشهور:
 اينجا را  دقت كنيد، كه فرق قول مشهور با قول مرحوم آقاي خوئ و مرحوم امام چه شد؟ اين دوبزرگوار در زمان امتثال هم

اگر شما قدرت نداريد، تليف متوجه شما هست، اما عدم قدرت براي شما عذر محسوب م شود، در بين فقهاء و مشهور هيج
كس نم آيد بويد كه در حين تليف ملف بايد قادر باشد، قدرت را احدي شرط براي تليف در حين تليف قرار نداده است،

مشهور هم كه م گويند كه قدرت شرط براي تليف است، م گويد قيد للتليف اما ف ظرف الامتثال، يعن در ظرف امتثال
اگر قدرت داشتيد تليف است و الا تليف نيست. اما امام م فرمايد، كه در ظرف امتثال، تليف است، اما عدم القدره، عنوان
عذر را براي شما دارد، شما اگر قدرت نداشتيد نم توان گفت اينجا تليف براي شما فعليت ندارد بله تليف فعليت دارد. اين

يك نته.

يك جواب دوم هم باز از آن مطلب دوم من عرض م كنم، منته مجال نبود براي اين كه اين را دنبال كنيم. امام استناد
فرمودند كه در موارد شك در قدرت، مشهور م آيند اصاله الاحتياط را جاري م كنند، به ايشان عرض م شود كه در موارد

شك در قدرت يعن چه؟

 اين شبهه، يك شبهه مصداق است، يا يك شبهه حم است؟ وقت ما مراجعه كنيم، ظاهر اين است كه شبهه، شبهه مصداق و
شبهه موضوعيه است. يعن من الان نسبت به يك تليف شك دارم، قدرت بر اتيانش دارم، فرض كنيد در يك جا يك منري واقع
م شود، من شك دارم كه آيا قدرت دارم بر نه از  منر يا نه؟ اينجا نم توانم بويم كه به مجرد اين كه من شك كردم، نه از

منر بر من واجب نيست.

 مشهور م گويند، بايد احتياط كنيد، و نه از منر را انجام بدهيد، آيا اين شبهه چه شبهه اي است؟ شبهه موضوعيه و
مصداقيه است؟ من شك دارم اما زيد شك ندارد، يا يقين دارد به اين كه قدرت دارد، يا يقين دارد به اين كه قدرت ندارد. در

حال كه آنچه محل جريان برائت هست، در شبهات حميه است، در شبهه حميه، اگر من شك كنم آيا سوره واجب است يا
نيست، در شبهه حميه آنجا دير محل جريان اصالت البرائه است.

 لذا اين مطلب دوم كه امام فرمودند، وخيل هم روي اين مطلب دوم تيه فرمودند، كه مشهور م آيند در شك در قدرت،
اصاله الاحتياط را جاري م كنند، بايد ملتزم شوند به اين كه قدرت شرط براي تليف نيست. نم توانند قائل شوند به اين كه

قدرت شرط براي تليف است. بايد بويند قدرت مربوط به مقام امتثال است پس اين هم جواب دوم ازآن مطلب دوم.

فتحصل: هم فرمايش مرحوم آقاي خوئ مورد چهار مناقشه قرار گرفت، و هم فرمايشات امام(رضوان اله تعال عليه) اين
اشالات به ذهن م رسد.

و در نتيجه نظريه مشهور تثبيت م شود، مشهور كه م گويند، كه قدرت شرط براي تليف است، مطلب مسلم است، دليلش
هم حم عقل به قبح تليف عاجز است، هيچ كس نم آيد بويد، قدرت در حين تليف معتبر است، مرحوم آخوند در كفايه

چند جا تصريح كرده، اين كه م گوئيم قدرت لازم است ف ظرف امتثال است، در ظرف امتثال عقل م گويد اگر ملف عاجز
است تليف به او قبيح  است، و اصلا تليف شامل چنين شخص نم شود.

دو مطلب تتمه دارد، بالاخره ايا جامع بين غير مقدور و مقدور, مقدور است يا نه؟ اين يك مطلب. يك مطلب اين است كه قدرت
سه قسم است يك قدرت عقل داريم، يك قدرت شرع داريم، يك قدرت كه مرحوم نائين آمده ادعا كرده، وم خواهيم فرق بين

اين سه تا قدرت را بيان كنيم. 




