
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۱۶ مهر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته:
 امام(رضوان اله عليه)، و مرحوم محقق خوئ، در اين جهت اشتراك دارند، و آن اينه هر دو بزرگوار قدرت را شرط براي

تليف نم دانند، بر خلاف آنچه كه مشهور است، كه قدرت را ي از شرائط تليف م دانند، و همچنين مسئله علم را، و قائلند
ليف نمليف نيست، قدرت را هم شرط برا ي تام واقعيه مشترك است بين العام والجاهل، علم شرط براي تهمان طور كه اح
ليف واقعدانند، انسان عاجز، آن ت دانند، شامل براي عاجز هم م ام واقيعه را، همان طور كه شامل براي قادر مدانند، اح

متوجه او هست، در اين معنا، اشتراك دارند، اما از راه كه از آن راه به اين نتيجه رسيده اند، اختلاف بينشان وجوددارد.

مرحوم آقاي خوئ، دليل بر اين مدع، و راه را كه ط كرده اند، بحث ماهيت حم و حقيقت حم است، فرمودند، حقيقت
حم عبارت است از اعتبار يك امر نفسان، در اين اعتبار، هيج اقتضای براي قدرت و شرطيت قدرت نيست. اما امام (رضوان
اله عليه)، در حقيقت حم، مبناي ديري دارد، آن مبنا را دخيل در اين بحث قرار نداده اند، و اين يك نات دقيق است، كه در
تحقيق مسائل علم، بايد به اين نات، خوب دقت كرد، يك اصول، وقت م خواهد به اين نتيجه برسد، از چه راه به آن نتيجه
الاترسيده است؟ لذا اين نقطه اشتراك در كلام اين دو بزرگوار است، و اين نقطه اختلاف كلام اين دو بزرگوار است. يك اش

نسبت به فرمايش مرحوم آقاي خوئ وارد است، و هم چنين نسبت به فرمايش امام، اشالات وجود دارد، كه بايد بيان شود.

:ال فرمايش مرحوم آقاي خوئاش
مجموعا چهار اشال در كلام اين بزرگوار وجود دارد:

1. اشال اول:
اشال اول يك اشال مبنائ است. ايشان براي اينه كلام مرحوم نائين را رد بند، فرمودند: كه اين كلام نائين مبتن است بر

اينه حققيت انشاء را، ايجاد المعن باللفظ بدانيم، در حاليه اين مبنا، در باب انشاء باطل است. آمدند انشاء را معناي ديری
كردند. در انشاء مجموعا ال زماننا هذا، در اينه حقيقت انشاء چيست؟ وقت ما م گوئيم مولا يك چيزي را انشاء كرد، حقيقت
انشاء چيست؟ مجموعا چهار مبنا در اينجا وچوددارد، و اين چهار مبنا تاثير فروان در مباحث اصول و فقه دارند و ما بحث

اينها و تحقيق اينها را در همان سال اول اصول مفصلا گفتيم، ودر اينجا فقط يك اشاره م شود.

الف:مبناي اول مبناي مشهور است كه انشاء از اموري ايجاديه است، انشاء، يعن ايجاد المعن باللفظ ، منته بدنبالش، يك قيد
العالم الاعتبار، در عالم اعتبار اين ايجاد محقق م باللفظ، اين ايجاد ظرفش كجا است؟ ف فرمايد ايجاد المعن زند، م م

شود.

 مثلا شما اگر بخواهيد، مليت را در عالم اعتبار ايجاد كنيد، وقت كه بعت و اشتريت گفته م شود، عقلاء در عالم اعتبار بعد از
اين لفظ اعتبار م كند ملیت را. اين مبنای مشهور است. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 اينه مرحوم آقاي خوئ هم در اينجا و هم در آنجا (ج1محاضرات ص88) مطرح فرموده است، همين اشال كه بيان كرديم،
كه ايشان فرمود، كه آيا مراد از ايجاد، ايجاد توين است يا ايجاد اعتباري است؟

اولا بايد عرض كنيم كه اصل اين اشال ايشان، در كلمات مرحوم محقق اصفهان مطرح شده است که استاد مرحوم آقاي
خوئ بوده است. مرحوم اصفهان در آنجا فرموده است كه اگر ايجاد توين مراد باشد، لفظ در سلسله توين معنا نيست.

 اين را ما بالوجدان م دانيم، كه هر وجودي داراي يك اسباب خاصه است، كه لفظ به هيج وجه نسبت به هيج وجودي در
سلسله توينه او قرار ندارد. پس لفظ نم تواند، ايجاد توين معنا بند، اما ايجاد اعتباري را هم فرمودند، كه نم تواند مراد

باشد، براي اينه آن متقوم به خود معتبر و اعتبار كننده است، به مجرد اينه معتبر در نفس خودش اعتبار كرد، اعتبار تحقق پيدا
م كند، اعم از اينه لفظ باشد يا نباشد، اين اشال ر ا در آنجا هم مطرح كرده است، در حال كه مشهور فرموده است: «انشاء

ايجاد المعن باللفظ ف العالم الاعتبار»است.

دو تا خصوصيت مربوط به نظريه مشهور است، يك خصوصيت اين است كه خودشان تصريح كرده اند، كه لفظ را نم 
خواهيم به عنوان علت قرار بدهيم، لفظ مقتض براي ايجاد است، ايجاد در عالم اعتبار است، اموري انشائيه به اين معنا است،

كه اگر يك لفظ مقتض يك معناي باشد، به اين معنا، كه بعد از صدور لفظ در ظرف اعتبار، عقلاء، يا شارع، اعتبار م كنند،
شما ببينيد كه قبل از اينه بعت و اشتريت، گفته شود، هيج يك اعتبار مليت نم كند، گاه بعت و اشتريت گفته م شود، باز

هم اعتبار مليت نم شود، اين چنين نيست كه هرگاه، اين لفظ بيايد، اين اعتبار به دنبال او باشد، اين لفظ مقتض براي حدوث
اين اعتبار است. اين اعتبار هم بعد از صدور لفظ است. آنجا ما مويدات براي اين نظريه ذكر كرديم و غير از اين اشال اين دو

بزرگوار، اشال ديری بيان شده است كه ما جواب داديم، و خودمان هم اين نظريه را  اختيار كرديم.

نفس الامر». بعد م ف فرمايد انشاء، عبارت است از «ايجاد المعن است كه آخوند دارد. ايشان م ب: مبناي دوم، مبناي
گويد ف نفس الامر، به اين معناست كه «لا بفرض فارض»، اين طور نيست كه نياز به فرض يك فارض و فرض كننده باشد. 

،فرمايد ما غير از انحاء اربعه وجودات كه فلاسفه قائلند، وجود لفظ مرحوم آخوند همانطور كه در كفايه ملاحظه فرموديد، م
كتب، خارج، ذهن، غير از اين چهار تا يك قسم پنجم هم ما براي وجود داريم به نام وجود انشائ، اصلا ايشان ميفرمايد، كه

ف فرمايد انشاء، ايجاد المعن وجود دارد، م تحقق يك وجود است، و در نفس الامر براي وجود انشائ خود وجود انشائ
نفس الامر هست، عرض كردم كه عنوان يك وجود خامس را دارد.

ج: نظريه سوم نظريه خود محقق اصفهان است. ايشان م فرمايد انشاء، يعن كون اللفظ وجودا تنزيليا للمعن، معنا يك وجود
خارج دارد. همين وجود حقيق در عالم خارج.  زدن يك حقيقت متحققه در عالم خارج است، وقت م گويد، اضرب، اين

اضرب وجود تنزيل اين ضرب است.آمدند يك عنوان وجود تنزيل درست كردند، هر لفظ را در باب انشائيات گفته اند وجود
تنزيل براي معنا  است .

انشاء يعن .است. كه فرموده اند، انشاء، به اين معنا است كه ابراز آن اعتبار نفسان د: نظريه چهارم نظريه مرحوم اقاي خوئ
كند، انشاء و اخبار هر دو ابراز است، منته نم ابراز آن اعتباری كه در نفس است و از اين جهت با اخبار در نظر ايشان فرق

در اخبار قصد الحايه وجود دارد. ابراز م كند چيزي را به قصد الحايه، اما در انشاء ابراز م كند، آن اعتبار را لا بقصد
الحايه. پس اين چهار تا مبنا شد، آنچه كه م خواستيم عرض  كنيم اشاره به اين مبان است، وهمچنين مبناي صحيح، همين

مبناي مشهور است، كه انشاء، ايجاد المعن باللفظ ف عالم الا عتبار است.

نته: ايشان آمدند فرمودند، كه ما در اينجا اگر بخواهيم بيائيم و بوئيم، كه اين نظريه مرحوم نائين باطل است، بايد بوئيم كه
اين مبتن بر نظريه مشهور در باب انشاء است، و نظريه مشهور در باب انشاء باطل است، نه نظريه مشهور در باب انشاء

صحيح است.



اشال دوم بر ايشان:
 ما در اصول دو بحث داريم و بين اين دوتا بحث، در اين بحث مرحوم اقاي خوئ خلط شده است. در اصول دوتا نزاع داريم.

يك نزاع حقيقت حم است، حقيقت حم چيست؟ آيا حقيقت حم همان شوق است، حقيقت حم همان اراده است، يا حقيقت
حم خطاب صادر از مولا است؟

 در بحث حم هم مبان مختلف وجود دارد، يك مبنا هم همين مبنا است كه ما بوئيم، حقيقت حم، اعتبار عل الذمه ملف
است، اما يك نزاع دوم در انشاء است. در انشاء، چهار مبنا وجود دارد، و اين يك نزاع مستقل است، ما الان بحثمان اصلا در

اين است كه ايا در حم، در حقيقت تليف، قدرت معتبر است يا نه؟ 

اين چه ربط به انشا دارد. نزاع در باب حقيقت حم، يك نزاع كاملا مستقل از نزاع در باب انشا است. در خود كفايه و در
بعض از مباحث اصوليه يادم هست در بحث صحيح و اعم، آنجا شبيه اين مطلب مطرح است، وقت دارند ثمره بحث صحيح
واعم را مطرح م كنند، م گويند، روي قول صحيح ها، تمسك به اصالت الاطلاق صحيح نيست، روي قول اعم ها تمسك

صحيح است.

 ي از ثمرات را م گويند روي قول صحيح ها بايد احتياط شويم، روي  قول اعم ها بايد برائت بشويم. آنوقت بعض ها
آمدند گفتند، كه پس اصلا بحث نزاع در صحيح و اعم، ي از متفرعات بحث اقل و اكثر در باب اشتغال است.

 در اقل و اكثر، دو مبنا وجود دارد، ي اين كه  احتياط را نسبت به اكثر اجرا م كنيم، دير اين كه برائت را اجرا م كنيم. آن
وقت آنجا بعض ها گفته اند، اينها دو نزاع مستقل است، اين مستقل بودن، معنايش اين است كه هر نزاع روي جميع اقوال،

ر نزاع مستقل نماز اقوال، در نزاع اول است، اينجا اين دوتا نزاع دي معنا داشته باشد، اگر آمديم گفتيم نزاع دوم، روي بعض
شود.

 اينجا همين طور است، شما حقيقت حم را شوق بدانيد، اراده بدانيد، اعتبار بدانيد، يا بعض ها گفته اند: حم همين «الخطاب
الصادر من المولا» است، روي هر چهار نظريه در باب حم ،تمام مبان در باب انشاء معنا دارد. اين طور نيست كه بوئيم نزاع

در باب انشاء، فقط روي اين نظر در باب حم است، وهذا بالعس، روي همه نظريه ها در باب انشاء، اين نظريه ها در باب
حم هم راه دارد.

 لذا اين ها دو تا نزاع مستقل است. آنوقت اشال به ايشان اين است كه بحث ما در حقيقت حم است، بحث ما در حقيقت
تليف است. م خواهيم ببينيم در تليف قدرت معتبر است يا نه؟ چه ربط به انشاء و حقيقت انشاء دارد؟ كه اصلا بيائيم

بوئيم، نظريه نائين مبتن است بر اين كه حقيقت انشاء ايجاد المعن بالنفس باشد، و اين مبنا باطل است. عجيب اين است كه
خود ايشان هم بعد از اين كه م فرمايند باطل است، در دليلشان بحث را م برند روي حقيقت حم.

پس اشال دوم اين است،آنچه كه از ظاهر عبارات ايشان استفاده م شود، اين است كه اين دو نزاع مستقل نيست، و مربوط به
هم است در حال كه مستقل است. اين اولا، در اشال دوم، و ثانيا، بحث در اينجا فقط مربوط به حقيقت حم است، ارتباط به

حقيقت انشاء ندارد.

اشال سوم:
سومين اشال بر ايشان اين است، كه سلمنا حقيقت حم عبارت از اعتبار است. بر فرض كه ما اين را بپذيريم كه حقيقت حم
لف» است، اما آيا اين اعتبار يك فعل اختياري است؟ يا غير اختياري؟ قطعا اختياري است، من اعتبار مذمه الم اعتبار عل»

كنم، كه اين فعل بر ذمه غير باشد. پس اعتبار، فعل من الافعال الاختياريه است.

 قاعده اين است كه هر فعل اختياري، دنبالش غرض وجود دارد. يعن اين طور نيست كه امان ندارد فاعل مختار فعل را



اختيارا انجام بدهد، بلا غرض.

 حالا بحث را اينجا م آوريم، م گوئيم مرحوم آقاي خوئ فرمودند ،كه در اين اعتبار عل ذمه الملف، مقتض براي شرطيت
قدرت نيست. ما ميوئيم هست. مقتض را درست م كنيم. اعتبار فعل من الافعال الاختياريه، اين يك.

 دو، هر فعل اختياري، به دنبال او غرض وجود دارد، اينطور نيست كه فاعل مختار، بدون غرض، فعل را انجام بدهد، م گوئيم
چه زمان ند بر انجام عمل. داعپيدا ب لف تحريك بشود، و داعاز اين اعتبار وجود دارد؟ غرضش اين است كه م چه غرض

پيدا م شود؟ جائ كه متعلق مقدور باشد. پس ما حت روي اين مبنا كه حقيقت حم را اعتبار عل ذمه الملف بدانيم، براي
شما مقتض شرطيت قدرت را درست كرديم. اين هم اشال سوم.

اشال چهارم:

ام وضعيه فرقليفيه و احام تليف نيست، لازمه اش اين است كه بين احوئيم قدرت شرط براي تاين است كه اگر ما ب 
نباشد. در احام وضعيه، آنجا م گويند قدرت معتبر نيست، اختيار معتبر نيست. اگر يك انسان نائم در عالم خواب شيشه
غير را زد شست، آنجا حم به ضمان م كنند، م گويند ضامن است، در ضمان، كه ي از احام وضعيه است، قدرت

معتبر نيست، در تحقق مليت، قدرت اعتبار ندارد.

لازمه اين فرمايش ايشان اين است كه ما بوئيم بين احام تليفيه و وضعيه، دير فرق وجود ندارد. همانطور كه در احام
وضعيه، قدرت معتبر نيست در احام تليفيه، هم قدرت معتبر نيست، و اين چيزي است كه يك مقدار التزام به او مشل است. 

اين اشال چهارم يك استبعاد است. دير نم خواهيم يك برهان عليه ايشان بياوريم، خيل بعيد است، كه ما از اول كه آمديم
تقسيم كرديم احام را به تدريج و وضع، بيائيم بوئيم الان اثبات م كنيم، بين اينها هيچ فرق وجود ندارد. از اين جهت، لذا

.اين يك استبعاد است، همين استبعاد نسبت به فرمايش امام هم وجود دارد، اين فرمايش مرحوم اقاي خوئ

 تا اشالات كه بر فرمايش امام به ذهن ميرسد، خوب در بحث دقت كنيد، چون عرض كردم اين ي از مباحث بسيار موثر هم
در اصول، هم در مسائل فقه است، ما اگر گفتيم عاجز، از اول تليف متوجه به او نيست، با اين كه بوييم تليف متوجه به او

هست اين ثمرات فراوان دارد.


