
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۱۳ مهر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 21 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بر محقق نائين الات مرحوم خوئاش

 اشال اول مرحوم محقق خوئ بر مرحوم نائين كه ظاهرا اصل اين اشال در فرمايشات مرحوم محقق اصفهان هم هست،
اشال اين بود كه اين تفصيل شما در صورت براي ما قابل قبول است كه به واجب معلق ملتزم شويم؛ اما اگر ما واجب معلق
را محال دانستيم كما اينه خود شما مرحوم نائين قائل به استحاله هستيد، اين بيان و اين تفصيل وجه ندارد و روي استحاله
كه مزاحم با ازاله است، اتيان اين نماز مطلقا فاسد است و فرق اتيان نماز در فرض واجب معلق، اتيان اين فرد عبادي يعن
نم كند قائل شويم به اينه منشاء شرطيت قدرت، عقل باشد يا منشاء شرطيت قدرت، اقتضاي خطاب باشد. فرمودند بله، ما

.كنيم و آن اين است كه اين واجب موسع هم داراي افراد طوليه است و هم داراي افراد عرض يك صورت را استثنا م

 اينه ما گفتيم كه بنابر قول به امان واجب معلق، نظريه شما درست م شود، در فرض است كه ما بحث را روي افراد طوليه
ببريم كه ديروز توضيح داديم. در افراد طوليه يك فرد نماز در اول وقت است. اين فرد مزاحم با ازاله نجاست است. آنوقت گفتيم
كه الان نسبت به افراد طوليه قدرت وجود ندارد. در اين زمان قدرت بر اين فرد نماز اول وقت نيست، قدرت بر افراد ديري كه

در زمانهاي بعد هست، قدرت بر آن هم وجود ندارد، الا اينه بياييم واجب معلق را مطرح بنيم. بوييم وجوب نماز به اين
طبيعت نماز تعلق پيدا كرده است. اين طبيعت نماز اين فردش كه مزاحم است الان مقدور نيست، اما نسبت به افراد طوليه بعدي

كه مقدور است، وجوب فعل و واجب استقبال م شود.

 لذا اگر در افراد طوليه ما مساله واجب معلق را تصوير كنيم، اينجا بحث و تفصيل شما درست م شود. اما اگر در همين افراد
طوليه، واجب معلق را هم انار كرديم؛ نتيجه اين م شود كه هيچ فردي از افراد طوليه نماز در اين فرض مزاحمت، مقدور

ملف نيست و اگر مقدور نشد امر ندارد و اگر امر نداشت اتيان اين نماز عبادي در فرض مزاحمت فاسد است، مطلقا هم فاسد
است؛ يعن چه قائل بشويم به اينه منشاء شرطيت قدرت، عقل است و چه قائل بشويم به اينه منشاء شرطيت قدرت، اقتضاي

خطااب است.

 فقط م فرمايند ما م گوييم در يك فرض، دير بحث واجب معلق را لازم نيست مطرح بنيم و آن اين است كه اگر مساله را
نسبت به افراد عرض در نظر بيريم، نه نسبت به افراد طوليه، افراد عرض، خوب الان نماز در مسجد كه مزاحم با ازاله است،

اين غير مقدور است؛ اما نماز در خانه، نماز در مدرسه، افرادي كه در اين زمان از افراد و مصاديق عرض صلاه است.

 اين افراد م توانيم بوييم بعض از آنها مقدور است بعض هم غير مقدور است. تليف هم به طبيعت تعلق پيدا كرده و ما
به زدن امر كرد كه يك طبيعت قاعده داريم كه طبيعت و قدر جامع بين مقدور و غير مقدور خودش مقدور است. اگر مول

گذارد. يك زدن نم زند كه هيچ اثري بر روي مضروب باق است كه انسان طوري م دارد؛ يك زدن است، اين زدن مصاديق
هم هست كه انسان مضروب را از بين م برد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حالا اگر ي از اين مصاديق ضرب غير مقدور شد؛ يعن ملف قدرت بر اينه زدن را انجام بدهد كه مضروب را از بين ببرد،
ندارد؛ اما قدر جامع بين اين مصاديق و لو بعض از مصاديقش غير مقدور است، اصطلاحا خود قدر جامع را مقدور م دانند.

 م فرمايند اگر افراد عرض اينجا مطرح باشد آنوقت اين تفصيل شما درست م شود، لن م فرمايند بحث افراد عرض از
محل كلام خارج است. هم كلام مرحوم محقق ثان كه مرحوم نائين در مقام اشال به ايشان است و هم اصلا محل نزاع را ما

وقت تحرير م كنيم، افراد عرض از محل نزاع خارج است. آنچه كه داخل در محل نزاع است عبارت است از افراد طوليه.

پذيرش اشال محقق خوئ توسط استاد محترم

اساس اين اشال در كلمات مرحوم محقق اصفهان هم آمده است و مرحوم آقاي خوئ هم از ايشان در اين بحث تبعيت كردند
و آن جواب كه مرحوم صدر عنوان كردند ملاحظه فرموديد كه جواب درست نبود. ما هر مقدار تامل كرديم، آخر الامر به اين

نتيجه رسيديم كه اين اشال، اشال متين است و اشال است كه بر مرحوم نائين وارد است، منتها اشال مبناي است. روي
اين مبنا كه ما واجب معلق را محال بدانيم. كما اينه نائين هم محال م داند.

بر محقق نائين ال دوم محقق خوئاش

 اشال دوم اين است كه فرمودند ما حالا تنزل كنيم و بنا را بر اين بذاريم كه مرحوم نائين واجب معلق است، فرض را روي
اين قرار بدهيم كه مرحوم نائين قائل به امان واجب معلق است. فرموده اند باز اين تفصيل بين اينه منشاء قدرت، عقل باشد

يا منشاء قدرت اقتضاي خطاب، فرموده اند باز اين محصل ندارد.

 بيان كه دارند م فرمايند كه در باب مطلق، آنجا م گويند كه ما دو نوع مطلق داريم؛ مطلق شمول داريم و مطلق بدوی
گويد اكرم العالم، اطلاق م مول كند. مثلا وقت م انحلال پيدا ماست كه به تعداد افراد ح همان مطلق داريم. مطلق شمول

كه در اينجا است اطلاق شمول است. به اين معنا كه به تعداد هر عالم يك حم وجود دارد. انحلال پيدا م كند. اكرم العالم؛
يعن اكرم زيدا العالم، اكرم برا العالم و هر كدام يك موافقت و مخالفت استقلال دارد.

 مطلق شمول مثل عام استغراق است. همانطوري كه در عام استغراق هر فردي يك حم و يك موافقت و مخالفت مستقل
دارد، مطلق شمول هم همين طور است. ايشان فرمودند اگر اين اقيموا الصلاه اگر ما گفتيم اين عنوان مطلق شمول را دارد؛

يعن از اول وقت تا آخر وقت به تعداد مصاديق نمازي كه امان اتيانش در اين وقت هست، انحلال پيدا م كند.

 اگر انحلال پيدا كرد م فرمايند در اينجا آن فردي كه مزاحم با ازاله است، آن فرد اصلا حم ندارد. آن فرد امر ندارد و اتيان به
آن فرد از باب اينه امر ندارد فاسد است. اگر ما مساله انحلال شمول را و اطلاق شمول را مطرح كرديم، م گوييم اين به

تعداد هر فردي يك حم مستقل است، خوب حالا اين فرد اول كه مزاحم دارد اين مزاحم سبب م شود كه اين فرد، حم نسبت
به او انحلال پيدا نند و او خودش حم نداشته باشد.

 اما بعد فرمودند اصلا بحث مطلق شمول اين هم از دائره نزاع خارج است آنچه كه در دائره نزاع است در فرض است كه
السبيل البدويه. نماز از اول تا آخر وقت افرادي م از مصاديق نماز عل ي اطلاق ما اطلاق بدوي است. اطلاق بدوي يعن
شود براي آن اتيان بشود. آن چيزي كه لازم است ي از اينها است عل السبيل البدويه، يعن غير معين، هر كدام را كه شما

خواستيد انجام بدهيد. م فرمايند كه اگر ما بحث را روي اطلاق بدوي آورديم اصلا در اينجا م گوييم بين وجوب موسع صلاه
و وجوب مضيق ازاله تناف بينشان وجود ندارد. بين اينها تزاحم وجود ندارد تا داخل در كبراي باب تزاحم قرار بيرد. به چه

بيان؟

م فرمايند اينجا مول امر به صلاه كرده است. امر به طبيعت تعلق پيدا كرده است، طبيعت صلاه متعلق امر مول م شود.
اين طبيعت صلاه، بعض از افرادش مقدور است بعض از افرادش غير مقدور است. آن فردي كه مزاحم با ازاله است غير



مقدور م شود و آن فردي كه مزاحم نيست مقدور م شود. اينجا كه بعض مقدور و بعض غير مقدور است، ما گفتيم قاعده
اين است كه جامع بين مقدور و غير مقدور، مقدور است.

 جامع و طبيعت مشتركه بين افراد مقدور و افراد غير مقدور خود اين طبيعت مقدور م شود. حالا اينجا طبيعت صلاه، اين
بعض از افرادش مقدور است و بعض غير مقدور است، اما اين سبب نم شود كه خود طبيعت از مقدور بودن خارج بشود.

پس حالا كه طبيعت صلاه براي ملف مقدور است، اينجا اگر نماز را اتيان كرد، حت آن فرد مزاحمش را، نمازش صحيح
است؛ چون امر دارد، چون اين داخل در آن طبيعت مقدوره است امر دارد ولو ازاله نجاست را انجام ندهد و نماز بخواند اين

نماز بايد نماز صحيح باشد مطلقا؛ يعن چه قائل بشويم به اينه منشاء اعتبار قدرت عقل است و چه قائل بشويم به اينه منشاء
اعتبار قدرت، عبارت است از اقتضاي خطاب است. وقت ما م گوييم جامع بين مقدور و غير مقدور، مقدور است روي هر دو

قول اينچنين است چرا روي هر دو قول؟ چرا فرق نم كند؟ 

اگر ما منشاء اعتبار و شرطيت قدرت را عقل دانستيم. عقل م گويد اينجا عنوان تليف عاجز را ندارد، عقل در جاي تليف را
تليف به عاجز م داند كه تمام مصاديق غير مقدور باشد. در جاي كه تمام مصاديق غير مقدور است، عقل آنجا م گويد اينجا

تليف، تليف به عاجز است. اما آنجاي كه بعض از مصاديق مقدور است و بعض غير مقدور، اين عنوان تليف به عاجز را
ندارد لذا عقلا اين تليف، تليف صحيح است. 

ليف براي جعل داعفرمود ت وييم به اقتضاي خطاب، قدرت اعتبار دارد. در بيان اين مبنا، نائينمبناي دوم اين است كه ب
است و فرمود داع به ممتنع محال است. شما هيچ وقت نم توانيد داع پيدا كنيد براي اينه يك كار غير مقدور را انجام دهيد.

مرحوم آقاي خوئ فرمودند كه داع به ممتنع محال است (ما قبول داريم)؛ اما داع به جامع بين ممتنع و غير ممتنع چطور؟
داع پيدا بنيم به يك چيزي كه قدر جامع است بين ممتنع و غير ممتنع، اين امان دارد؟ اين معقول است؟ 

من داع پيدا كنم به زدن؛ اما م دانم بعض از مصاديق زدن براي من غير مقدور است بعض از مصاديقش براي من مقدور
است، لذا م فرمايد ما در اين اشال دوم م گوييم آنجاي كه مطلق، مطلق بدوي است امر هم به طبيعت تعلق پيدا كرده است
طبيعت مقدور براي ملف است و آوردن اين فرد عبادي مزاحم، يعن خواندن نماز، ازاله را كنار بذار اعتناي به ازاله نجاست

نند، نماز را بخواند اين نماز صحيح است.

 اعم از اينه منشاء اعتبار قدرت را عقل بدانيم يا منشاء اعتبار را اقتضاي خطاب بدانيم؛ چون گفتيم در هر دو صورت در
آنجاي كه  م دانيم عقل قدر جامع بين مقدور و غير مقدور را مقدور م داند، دير عنوان تليف عاجز را ندارد. آنجاي كه

اقتضاي خطاب بدانيم، م گوييم فرق است بين داع به ممتنع و داع به قدر جامع بين ممتنع و غير ممتنع.

 آن چيزي كه محال است اول است. يعن داع بر ممتنع پيدا نم شود. اما داع بر قدر جامع بين ممتنع و غير ممتنع حاصل
است. تا اينجا فرق بين اشال اول و دوم اين شد كه در اشال اول گفتيم ما اگر واجب معلق را محال بدانيم، كه شما نائين هم
محال م دانيد، آوردن اين فرد عبادي از نماز، فاسد است مطلقا، چه قدرت را عقل بدانيم و چه خطاب. اما در اين اشال دوم

م گوييم آوردن اين فرد عبادي مطلقا صحيح است، چه ما منشاء قدرت را قدرت عقل بدانيم و چه منشا را اقتضاي خطاب
بدانيم.

بر محقق نائين ال سوم محقق خوئاش
 اشال سوم كه ايشان بر مرحوم نائين كردند اين است كه، در اين اشال سوم فرمودند ما فرض م كنيم اين تفصيل شما را
خوب سلمنا، م وييم منشاء قدرت عقل باشد و منشاء قدرت اقتضاي خطاب، فرق وجود دارد. خيله ببين اين بپذيريم. يعن
فرمايند باز آوردن اين فرد عبادي مطلقا بايد فاسد باشد. چرا؟ باز اينجا مرحوم نائين را روي مبناي كه خودشان دارند م برند.

شما يادتان هست كه در بحث اطلاق و تقييد آنجا نزاع واقع شده است كه تقابل بين اطلاق و تقييد چه تقابل است؟ 



بعض قائل هستند تقابل بين عدم و مله است. يعن اطلاق در جاي است كه شانيت و صلاحيت تقييد را دارد. وقت م گوييم
اين لفظ مطلق است، يعن لفظ كه شانيت تقييد را دارد حالا تقييد نخورد مطلق م شود.  روي اين بيان تقابل بين اطلاق و

تقييد تقابل عدم و مله م شود.

 قول دوم اين است كه تقابل بين اينها تقابل تضاد است. مرحوم آقاي خوئ فرمودند كه شما مرحوم نائين قول اول را قائل
هستيد كه تقابل بين اينها را تقابل بين عدم و مله م دانيد. طبق قانون تقابل عدم و مله م گوييم اطلاق در جاي است كه

شانيت تقييد باشد. در نتيجه اذا استحال التقييد استحال الاطلاق.

 طبق قانون عدم و مله اين طور است، ما وقت م گوييم اين ديوار شانيت بصر ندارد نم توانيم بوييم اين ديوار اعم است.
اذا استحال التقييد استحال الاطلاق.

 م فرمايد شما مرحوم نائين م گوييد اين فرد مزاحم اول وقت تقييد نماز به او محال است. مول نم تواند بويد من بر تو
نماز اول وقت را واجب م كنم، در فرض که بايد ازاله را هم انجام بدهد.

 اگر تقييد به فرد مزاحم محال شد، بايد اطلاق هم محال باشد. اگر اطلاق محال شد بايد بوييم يعن اين فرد از اول از اين
طبيعت خارج است. وقت خارج است اگر كس آمد اين نماز عبادي را خواند بايد نمازش فاسد باشد و فرق نم كند كه منشاء

قدرت را عقل بدانيم و چه اقتضاي خطاب بدانيم. 

بله اگر تقابل را تقابل تضاد بدانيم و م گوييم كه وقت تقييد نبود روي قانون تقابل تضاد اگر تقييد نبود اطلاق ضروري است و
حتما بايد باشد كه در اين صورت اشال ندارد.

نتيجه گيري: در اين اشال سوم م شود مناقشه کرد و آن این است كه آن قيدي كه مرحوم نائين در نظر گرفته تقييد به عدم
فرد مزاحم است نه تقييد به فرد مزاحم؛ و تقييد به عدم فرد مزاحم ممن است و اين مناقشه وارد است. ول همانطوري كه

عرض كردم اين اشال سوم هم مبناي است. بنابراين در ميان اين اشال ثلاثه عمده اشالات اين اشال دوم بود. پس نتيجه
اين م گيريم كه در اين بحث ثمره ضد، اين نظريه مرحوم نائين مخدوش است. يعن فرق نم كند كه ما منشاء اعتبار قدرت

را عقل بدانيم و يا منشاء اعتبار قدرت را اقتضاي خطاب بدانيم.


