
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ضدّ تا آخر واجب تخییری »

در تاریخ ۰۸ مهر ۱۳۸۲

بحث ضدّ
جلسه 19 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چیده بحث گذشته

عرض كرديم كه مرحوم محقق ثان و مرحوم محقق رشت در مقام دفاع از اين ثمره اي هستند كه براي بحث ضد عنوان شده
است؛ يعن معتقدند در جاي كه يك تزاحم بين واجب موسع و واجب مضيق باشد، در اين مزاحمت اگر واجب موسع عنوان

عبادي را داشته باشند، بنابراين كه امر به شء مقتض از نه ضد خاص باشد اين واجب عبادي اتيانش مستلزم فسادش
هست. اما اگر گفتيم كه امر به شء مقتض نه از ضد نيست، آنجا اين واجب موسع عبادي صحيح است و فاسد نيست. 

بیان محقق ثان و محقق رشت در دفاع از ثمره ضد

اين دو بزرگوار قائلند به اينه در فرض كه ما قائل به اقتضا م شويم(و م گوييم امر به شء مقتض نه از ضد خاص
است)، در اينجا چندتا مطلب بيان كرده اند:

 1. م گويند ما قبول داريم كه اوامر به خود طبايع تعلق پيدا م كند متعلق امر صرف وجود اين طبيعت در عالم خارج است
يعن وقت مولا م فرمايد صل اين صل به اين صلات كه در عالم خارج تحقق م گيرد و مصداق از صلاه است تعلق پيدا
نرده است بله طبيعت صلاه متعلق امر مولاست. و عقل به ملف م گويد كه اين طبيعت را بايد در ضمن ي از افراد و

مصاديق اتيان بن. لذا ملف عقلا بين افراد طوليه و افراد عرضيه مخير است.

پس اين اطلاق صل تمام اين افراد را شامل م شود براي اينه تعلق اول صل به طبيعت است.

وقت محقق باشد يعن از اين افراد يك مانع ه در بعضر اينوجود ندارد م 2. مطلب دوم این است كه بين اين افراد فرق 
مولا م گويد صل، ملف هر فردي و مصداق از مصاديق صلاه را اگر اتيان كرد مشل ندارد مر اينه در آن مانع باشد.

 مرحوم محقق ثان و محقق رشت م گويند در اينجاي كه كس وارد مسجد م شود و امر به ازاله متوجه او هست آن فرد از
صلاه كه با ازاله مزاحمت دارد طبق قول به اقتضا، نه دارد يعن به عنوان مثال صلاه داراي صدتا مصداق است و آن

مصداق كه مزاحم با اين ازاله است نه دارد و در اين مصداق مزاحم مانع وجود دارد بنابراين نم تواند مصداق براي صلاه
باشد چون حرام نم تواند مصداق براي واجب باشد و اين مصداق با صلاه كه مزاحم با ازاله است و نه به او تعلق پيدا كرده
است حرام م باشد و عمل حرام از مصداقيت براي واجب خارج است. لذا روي قول به اقتضا ما اينطور نتيجه م گيريم كه

امر به صلاه مقيد م شود اطلاقش به غير اين فرد مزاحم با ازاله.

اما روي قول به عدم اقتضا، يعن اگر قائل شديم به اينه امر به شء مقتض نه از ضد نيست، اينها م گويند كه روي اين
حساب، اين فرد از صلاه كه مزاحم با ازاله است بايد صحيح باشد. چون ما در اينجا دير نهي نسبت به اين مصداق نداريم و
اگر نه نبود اطلاق امر به صلاه به قوه خودش باق م ماند و تقييد نم خورد بدليل اينه تقييد را اين نه بوجود آورده بود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/71
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اگر كس شود. يعن م بفرمايد كه اين فرد از صلاه به جهت وجود مزاحم (ازاله) غير مقدور شرع ن است كسان قلت: مم
رفت به مسجد و مولا گفت كه ازاله بر تو فعليت دارد و نماز واجب موسع است و م توان آن را مثلا چند دقيقه بعد هم انجام
بده؛ لن الآن مسجد را از نجاست ازاله كن؛ و در فرض وجود فعليت امر به مضيق، آن مصداق از واجب موسع غير مقدور

شرع م شود و از معالم به ما ياد داده اند كه «الممنوع شرعا كالممنوع عقلا»، ممنوع شرع هم مثل ممنوع عقل م ماند و 
م شود گفت كه اين مصداق منع عقل دارد در نتيجه اين مصداق از قدرت شرع و عقل ملف خارج است و در صورت

آورده شدن بايد فاسد باشد.

قلت: اينها م گويند كه بله ما قبول داريم كه اين مصداق به جهت وجود مزاحمت ملف قدرت شرع و عقل بر عمل به آن
ندارد اما ما گفتيم كه اوامر به طبايع تعلق پيدا م كند و آنچه كه متعلق براي امر است صرف ايجاد اين طبيعت در عالم خارج
است چون اوامر و احام به افراد تعلق پيدا نم كنند بله به طبيعت تعلق پيدا م كنند و در تعلق به طبيعت اگر ملف قدرت

داشت ولو بر بعض از افراد، همين مقدار هم كاف است و اصلا شما طبيعت را پيدا نم كنيد كه متعلق امر باشد و جميع
مصاديقش مقدور باشد بعنوان مثال طبيعت طول و عرض دارد و شماي ملف كه بر همه افرادش قدر نداريد.

 پس در شرطيت قدرت در باب امتثال يك طبيعت، همين كه شما قدرت بر بعض از افراد داشته باشيد همين كاف است.

و در اينجا ما م گوييم كه نسبت به اين فرد مزاحم نهي وجود ندارد و امر هم به صرف طبيعت تعلق پيدا كرده و ملف هم
قدرت دارد بر اتيان اين طبيعت و لو در ضمن بعض از افرادش يعن خصوص اين فرد مزاحم متعلق قدرت ملف نيست و اين
را قبول داريم اما امتثال طبيعت مقدور براي ملف است ولو بالقدره عل بعض الافراد پس نتيجه اين م شود كه امر به طبيعت
تعلق پيدا كرده و اين هم قدرت بر امتثال طبيعت دارد و چيزي هم كه بخواهد بيايد اين اطلاق امر را تقييد كند ما نداريم پس امر

بر اطلاق خودش باق هست. و اگر ملف آمد همان فرد مزاحم را انجام داد انطباق طبيعت قهري م شود يعن درست است كه
اين شخص ف نفسه قدرت شرع بر اين عمل نداشته اما آيا اين مصداق از مصداقيت براي طبيعت صلاه خارج شد؟!

نه، و ملف اگر الآن ازاله نرد و نماز خواند بر اين مصداق آن طبيعت كليه انطباق قهري پيدا م كند و هر جا انطباق بود
اجزاء است يعن اين يك تعبير رايج در كلمات بزرگان است كه انطباق قهري اجزاء عقل است بدين صورت كه اگر مولا يك

دستوري دارد و ما هم آمديم يك عمل انجام داديم كه آن كل انطباق بر آن عمل پيدا كرد اجزاء صورت گرفته است و اجزاء
يعن اينه اين عمل شما كاف و صحيح است.

گفتيم كه اوامر و نواه كند و الا اگر م گوييم امر به خود طبيعت تعلق پيدا م ته: تمام ريشه مطلب در اين است كه ما من
به افراد تعلق پيدا م كنند در اينجا دير اين حرف مشل م شد و قابل التزام نبود براي اينه در اين صورت اين فرد مزاحم از

اول امر نداشت و مامور به بر او منطبق نم شد اما حالاي كه م گوييم اوامر بر طبيعت تعلق پيدا م كند در اين صورت
اختلاف در افراد هيچ فرق در اينجا نم كند.

:ال مرحوم نائيناش
مرحوم نائين(در كتاب اجود التقريرات، ج2، ص23) بعد از اينه كلام مرحوم محقق ثان و محقق رشت را بيان نموده اند

گوييم و آن را بررس ال ايشان را مال ايشان ما قسمت به قسمت اشبودن اش ال(و به جهت طولانشروع كرده اند به اش
م نمائيم و تحقيق در آن را م گوييم): و فرموده اند كه ما بايد ببينيم كه منشاء اعتبار و شرطيت قدرت چيست؛ يعن اين كه
م گوييم قدرت شرط براي تليف است دو احتمال در آن وجود دارد: يك احتمال این است كه بوييم حاكم به اعتبار قدرت

عقل است و عقل م گويد كه تليف كس كه آن از يك عمل عاجز است قبيح است. احتمال دوم این است كه ما بوييم اعتبار
و شرطيت قدرت عقل نيست بله خود تليف و طلب اين اقتضا را دارد. 

توضيح اين دو احتمال:
قول اول كه روشن است و كثيري از قدما و متاخرين هم به اين قائل هستند و آن اينه عقل م گويد تليف عاجز قبيح است و



مولا اگر ببيند كه يك عمل از تحت قدرت ملف عاجز است در اين صورت مولاي حيم حق ندارد اين عبد را ملف به اين
عمل كند.

ليف اقتضا دارد يعنوييم خود تفرمايد احتمال دوم این است كه ب م اما توضيح احتمال دوم این است كه مرحوم نائين
خود اين طلب و بعث كه مولا م كند اقتضا دارد كه متعلقش مقدور براي ملف باشد؛ به اين بيان كه تحريك و بعث مولا«انما

هو لجعل الداع ف نفس ملف و المخاطب»؛ يعن مولا به وسيله اين امر م خواهد ايجاد داع كند و يك انيزه اي در
مخاطب ايجاد كند كه (اسم اين انيزه را داع م گذاريم) ملف را به حركت در آورد تا برود آن عمل را انجام بدهد.

سپس مرحوم نائين م فرمايد كه داع به غير مقدور ممتنع است يعن انسان هيچ وقت داع پيدا نم كند كه برود يك كاري كه
مقدورش نيست انجام بدهد مثلا شما هيچ وقت داع بر پريدن در هوا و پرواز در هوا پيدا نم كنيد چون داع هميشه بايد بسوي

يك عمل ممن عادي باشد.

پس با توجه به اينه داع بر  غير مقدور ممتنع است دير نيازي به عقل نداريم و مساله را م بريم روي خود بعث و تليف.
سپس مرحوم نائين فرموده ما اگر قول اول را قائل بشويم كلام محقق ثان و محقق رشت درست است يعن اگر منشاء اعتبار
قدرت در تاليف را عقل دانستيم درست است كه عقل م گويد كه تليف عاجز قبيح است اما عقل اين را م گويد كه اگر يك

طبيعت و لو بعض افرادش متعلق قدرت انسان باشد در اينجا تليف صحيح است.

اما روي مبن به هيچ وجه تفصيل اينها درست نيست چون روي مبناي دوم هم روي قول به اين كه امر به شء مقتض نه از
ضد است و هم روي قول به اينه امر به شء مقتض نه از ضد نيست بايد بوييم كه اين نماز فاسد است چون در هر دو

گيريم كه جعل داع ليف خودش اقتضا دارد كه متعلق او مقدور باشد، نتيجه اين مگوييم طلب و ت كه ما م صورت وقت
نسبت به ترك مزاحم محال است؛ بدين صورت كه داع نسبت به افراد دير محقق است اما نسبت به اين فرد مزاحم براي

ملف داع پيدا نم شود و نهايتا م گويد كه اشتباه شما محقق رشت در این است كه اين فرد مزاحم درست است كه مصداق
براي طبيعت است اما براي طبيعت از حيث خودش مثلا مصداق صلاه اما مصداق براي طبيعت ماموربها نيست. بنابر اينه ما

منشاء شرطيت قدرت را اقتضا خود تليف بدانيم جعل داع نسبت به اين فرد مزاحم ممن نيست و اين فرد مزاحم از حيز
تليف و طلب خارج م شود و وقت از حيز طلب خارج شد انجامش فاسد است.

البته بعدا م فرمايد كه اين حرف ما كه م گوييم هم روي قول به اقتضا و هم روي قول به عدم اقتضا، روي اين مبناي دوم بايد
نماز فاسد باشد، اين روي اين فرض است كه ما بوييم رد عبادات نياز به امر داريم اما اگر كس گفت كه در عبادات امر لازم

نيست و قصد ملاك كاف است در اينجا روي هر دو قول بايد بوييم كه نماز صحيح است.

                                                                                                    و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


