
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۳ مهر ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آيا اجتهاد در زمان حضرت پيامبر(ص) بوده است؟

باز قبل از اينه اين بحث مهم را شروع کنيم، تتمه‌اي از بحث ديروز که آيا در زمان رسول خدا(ص) اجتهاد بوده است يا خير،
عرض کنم.

وقت به کتب تاريخ مراجعه مشود، مورخين اصرار دارند که در زمان حضرت، اجتهاد بوده است، و مجموعاً چهار ال پنج
مورد را به عنوان اجتهاد، که در زمان حضرت واقع شده است، مطرح کردهاند.

حالا من هم مناسب ديدم که به بعض از اينها ي اشارهاي کنيم و ببينيم که آيا واقعاً اينها از مصاديق اجتهاد است يا خير؟

کتاب است به نام «ادوار علم الفقه و أطواره» در مورد تاريخ علم فقه نوشته شده است. آنجا اين موارد را بيان کرده است.

1ـ نمونه اول

بعد از اينه جن احزاب تمام شد، حضرت فرمودند: مسلمانها نماز عصر را بجا نياورند مر در بنقريظه. آن وقت تاريخ
قريظه، و نماز عصرشان هم قضا شد، و نماز عصر را شب در بن گروه مستقيم رفتند به بن دارد که اينها دو گروه شده‌اند، ي

قريظه خواندند. گروه دير قبل از اينه به بن قريظه برسند، نماز را ادائاً خواندند، و بعد هم به بن قريظه رسيدند، بعد هر دو
گروه قضيه خودشان را به حضرت عرضه کردند.

حضرت، هيچ ي را سرزنش نرد، نفرمود که اينار شما يا کار اين گروه اشتباه بوده است. آن وقت مورخين مگويند که در
قريظه، و اين نه ر در بننماز نخواند، م گروه گفتهاند که حضرت فرموده: کس همين جا هر دو گروه اجتهاد کرده‌اند، ي

اطلاق دارد، نبايد نماز خواند و حضرت دستور داده و نه فرموده است.

گروه دوم ايضاً اجتهاد کرده، گفتهاند: منظور حضرت اين بوده که زودتر به بن قريظه برسيم، يعن در راه توقف ننيم، و با
سرعت خود را به يهود بن قريظه برسانيم. پس هر دو گروه اجتهاد کرده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


از مورخين، اجتهاد را روي گروه دوم آوردهاند، اما ظاهرش اين است که هم گروه اول مطابق با نه گرچه در همينجا بعض
حضرت اجتهاد کردهاند، و هم گروه دوم. اين نمونه اول از اجتهاد در آن زمان.

نقد و بررس مورد اول

تمام اين گروه بالاخره رفتند، مثلا اگر بوئيم که هزار نفر بودهاند، پانصد نفر خودشان را به بن قريظه رساندند، و نماز
عصرشان قضا شده بود، و اين پانصد نفر هم اجتهاد کردهاند؟ آن پانصد نفر که در راه نمازش را ادائاً خوانده است، باز همه

اين پانصد نفر اجتهاد کرده‌اند؟ آيا اين عنوان اجتهاد را دارد؟!!

اينجا به نظر ما چند جواب متوان داد:

اين بحث، ي بحث تاريخ است، و با بحث ما بمناسبت نيست، ما وقت کتب تاريخ را مخوانيم، بايد کلمه به کلمه، و
سطر به سطر، با دقت بخوانيم و مطالعه کنيم.

اولين جواب

اولين جواب که متوان داد اين است که اين قضيه که حضرت در اينجا فرموده است، ي قضيه خارجيه بوده و اصلا اجتهاد
در ي قضيه خارجيه راه ندارد. اگر در ي مورد خاص حضرت ي دستور داده، که در اين مورد اين کار انجام نشود، يا اين

کار انجام شود، اين قضيه‌ي خاص خارج است. در قضيه خاص خارج، مجال براي اجتهاد نيست.

اجتهاد؛ استنباط احام کليه است، يعن شما استنباط کنيد، که آيا نماز جمعه واجب است يا نه؟

اما در ي قضيه خاص مثلا در ي مورد، حضرت فرمود: از اين آب در دو ساعت بخوريد، حالا بعض از اين آب استفاده
کنند، يا استفاده ننند، اين کار ربط به اجتهاد ندارد، اين ي قضيه خارجيه است.

دستورات حضرت ي وقت بيان احام کليه بوده است، ي وقت در ي مورد خاص، دستور خاص داده است. مگوئيم در
واقعه خاصه خارجيه، ي دستور خاص داده، اينجا دير جاي اجتهاد نيست. حالا اين دستور را چونه بفهمد و چونه عمل

کند؟ به هر نحو مخواهد باشد.

جواب دوم

جواب دوم، اين است که اصلا غرض حضرت، از اين دستور چه بوده است؟ غرض حضرت اين بوده که اگر مسلمانها
بخواهند هم بايستند و نماز را بخوانند، وقت و زمان را از دست مدهند و يهود بن قريظه عليه مسلمانها تدارک مبيند.

هدف حضرت اين نبوده که اگر کس نماز بخواند، باطل است، اگر نمازش قضا شود اشال ندارد، اصلا اينه حضرت فرموده
است: «لا تصلّوا» مر در بن قريظه، هدف حضرت اين بوده که مسلمانها با سرعت خودشان را به بن قريظه برسانند، منتها

گروه ديدهاند که اگر بايستند نماز بخوانند، نمرسند، نماز را نخواندند و رفتند و نماز را شب آنجا قضا کردهاند. گروه هم
حساب کرده‌اند که اگر ما نماز بخوانيم و بعد با سرعت حرکت کنيم، به بن قريظه مرسيم، هر دو با هم رسيدند.



غرض حضرت اين بوده که مسلمانها با سرعت به يهود بن قريظه برسند، منتها اختلاف که در بين اينها بوجود آمد، اختلاف در
تشخيص است.

مثلا اگر گفتند از اين آب تا وقت براي شما ضرر دارد مصرف ننيد، زيد گفت تشخيص من اين است که اين آب بر من ضرر
ندارد؛ و عمر گفت، اين آب براي من ضرر دارد، آيا مشود گفت اينجا هم عمر و هم زيد اجتهاد کرده‌اند؟!! در اينجا اجتهاد

نيست، اينجا ي تشخيص موضوع بوده است.

2ـ نمونه دوم

مورد دوم؛ اجتهاد سعد ابن معاذ است. ابن معاذ، بعد از اينه يهود بن قريظه را اسير گرفتند، حضرت اختيار و انتخاب حم را
بر حسب آنچه که تاريخ ذکر کرده؛ به سعد ابن معاذ واگذار کرد. سعد ابن معاذ هم دستور داد که مردان اينها را بشيد و زنهاي

اينها را اسير کنيد. تاريخ دارد که ششصد مرد اينها را کشتند.

به نام «الإجتهاد و مدي حاجاتنا إليه ف م کردي. در کتابم خداوند حم، حضرت فرمود: تو درباره آنان به حبعد از اين ح
هذا العصر» تصريح کرده که سعد ابن معاذ اجتهاد کرده است.

جواب

آيا واقعاً سعد روي نظر و رأي خودش استنباط کرده است؟ يا اينه سعد ابن معاذ بر طبق آيه قرآن، سوره مبارکه مائده، آيهي
33 در مورد اينها عمل کرده است؟

در آنجا آيه دارد: «انَّما جزاء الَّذِين يحارِبونَ اله و رسولَه و يسعونَ ف الارضِ فَسادا ان يقَتَّلُواْ او يصلَّبواْ او تُقَطَّع ايدِيهِم»، سعد
ابن معاذ بر طبق اين آيه، حم کرده است. اين اجتهاد نيست، بله تطبيق است.

3ـ نمونه سوم

مورد سوم که باز به عنوان اجتهاد در عصر حضرت اسم برده‌اند، اجتهاد عمر و عمار نسبت به تيمم است.

در تاريخ دارد که در ي سفري عمر و عمار با هم بودهاند، هر دو نياز به غسل جنابت پيدا کردهاند، عمار لباسش را درآورد، خود
را به خاک غلطاند و نمازش را خواند، اما عمر اصلا نماز نخواند. (ظاهراً اهل تسنن الان هم همين عقيده را دارند).

عمار قضيه را خدمت حضرت نقل کرد. حضرت ابتدا مزاح کرد و فرمود: تو عمل چهارپايان را انجام دادي. بعد فرمود: بين
تيمم بدل از وضو، و بدل از غسل، فرق نيست. عمار فر مکرده در حدث اصغر، وضو است، در حدث اکبر، غسل است،

حالا که حدث اکبر است، قياس کرد و گفت، تيممش اين است که در خاک خود را بغلطاند.

اين را به عنوان ي اجتهاد ذکر کردهاند. آيا اين مطلب که حضرت آن را رد کرده، اجتهاد است؟!!

اينها گفتهاند عمار چند قاعده را کنار هم گذاشته، گفته است، «لا تترکوا الصلوة»، در هيچ حال نبايد نماز ترک شود، و گفته که

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=33


در حدث اصغر، اگر آب نبود، تيمم است، در حدث اکبر، هم اگر آب نبود، بايد تيمم کرد. آن وقت قياس کرده و گفته در حدث
اکبر، بايد همه بدن را آب بيرد، در تيمم هم بايد همه بدن را خاک فرا بيرد. اين اجتهاد عمار است!!!

جواب

اولا شما ي اجتهاد را مثال بزنيد که مورد قبول حضرت باشد. اين را که حضرت رد کرده است.

ثانياً: اصلا اين اجتهاد نيست، عمار آمده ي قياس کرده است، به اين بيان که، شيوه تيمم در غسل، با شيوه تيمم در وضو فرق
دارد.

بعبارة أخري؛ عمار نسبت به کيفيت تيمم در غسل، جاهل بوده و فر کرده اگر خودش را به خاک بمالد درست مشود. اگر
جاهل نبود و اجتهاد کرده بود و اجتهاد در زمان حضرت صحيح بود، دير نياز به اين نبود که از حضرت بپرسند.

پس اجتهاد در زمان حضرت(ع) معنا ندارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


