
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۲۲ مهر ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 15 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چيده مباحث گذشته

قبل از اينه بحث جديد را مطرح کنيم لازم است خلاصهاي از آنچه مربوط به آيه شريفه نفر است بيان کنيم و در اين مباحث که
از اول تا الان مطرح شده، ي جمعبندي داشته باشيم.

مجموعاً پنج مطلب را که به آيه نفر مربوط مشود بايد ذکر کنيم.

مطلب اول:

اين است که ما در مباحث گذشته آمديم گفتيم، که کلمهي «لينْذِروا» قرينه است بر اينه وجوب تفقّه، عنوان ارشادي را دارد، و
وجوب تفقه، ي عنوان نفس و ي عنوان مولوي را ندارد، قبلا در مباحث گذشته ما کلمه «لينْذِروا» را قرينه داديم، براي

ارشادي بودن وجوب تفقه. اين ي نته.

مطلب دوم:

عرض کرديم که براي وجوب اجتهاد، اگر ما بخواهيم به اين آيه شريفه استدلال کنيم، بايد بوئيم که کلمه «ليتَفَقَّهوا» اطلاق
دارد؛ هم تفقه تقليدي را شامل مشود، هم تفقه اجتهادي را شامل مشود. اگر کس در اين اطلاق مناقشه کرد، دير ما به اين

آيه شريفه بر وجوب اجتهاد به نحو وجوب کفائ نمتوانيم استدلال کنيم.

مطلب سوم:

گفتيم که آيه شريفه «نفر» اصلا اين اجتهاد مصطلح در زمان ما را شامل نمشود. گفتيم که آيه شريفه نفر، دلالت دارد که
افراد، نفر کنند، بروند به مدينه، و احام را از حضرت و يا از امام معصوم(ع) ياد بيرند و بيايند همان احام را براي مردم نقل

کنند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


دير آيه دلالت ندارد بر اينه اگر کس از روي ادله و مبان اجتهاد کرد، از روي آيات و روايات استنباط کرد، و نظر پيدا کرد،
اين اجتهاد و اين نظر براي ديران حجيت دارد. به نظر ما اين آيه، اين دلالت را ندارد. لذا از اين آيه شريفه‌ي نفر، فقط در بحث

خبر واحد، استفاده مکنند.

پس اين هم مطلب سوم، که اصلا اين آيه نفر، فقط در اين محدوده دلالت دارد، که خبري را از مدينه و از حضرت بشنوند، و آن
را نقل کنند، اما دلالت بر اجتهاد مصطلح ما ندارد.

مطلب چهارم:

راجع به آن جمله «لَعلَّهم يحذَرونَ» است. عرض کرديم که اگر «لَعلَّهم يحذَرونَ» را قرينه براي ارشادي بودن قرار داديم، دير از
آيه، وجوب شرع کفائ ‐آن هم بنحو مولوي‐ را نمتوانيم استفاده کنيم. اگر گفتيم که تقسيم واجب به کفاي و عين از

مختصات احام مولويه است و گفتيم که احام شرع مولوي، يا عين است يا کفائ، اگر اين را بيان کرديم، يا اگر گفتيم
«لَعلَّهم يحذَرونَ» ارشادي است و يا اين اختصاص را انار کرديم و گفتيم کفائ بودن، هم متواند براي وجوب شرع مولوي

باشد، هم متواند براي واجب عقل باشد، آن وقت نتيجه اين مشود که ما از آيه شريفه، وجوب شرع مولوي کفائ را
نمتوانيم استفاده کنيم.

ونَ» قرينه بر ارشادي بودن نيست ‐که ديروز عرض کرديم به نظر ما قرينيت ندارد‐ و اگر کفائذَرحي ملَّهاما اگر گفتيم «لَع
بودن را از مختصات واجب شرع مولوي دانستيم، با اين دو قيد، راه باز مشود که در اين آيه شريفه، ما وجوب شرع مولوي

اجتهاد را مطرح کنيم.

ديروز مفصل توضيح داديم که اگر کس گفت ما در واجبات عقل هم، واجب کفائ و عين داريم ‐ اين را خودتان تتبع کنيد،
متأسفانه اين بحث، در اصول منقح نشده، که اين تقسيم آيا از خصوصيات واجب شرع مولوي است، يا اينه در واجبات
عقل هم اين تقسيم جريان دارد، در علم اصول خيل از مباحث درست منقح نشده است، مثل مسئله قدرت، و بحث حم،

مسئله عرف، و همين مسئله، منقح نشده است‐، مثلا در واجب تعيين و تخييري آنجا مگويند از نظر عقل، هم واجب تعيين و
تخييري داريم، لذا بايد در آنجا محقّق شود، اگر کس گفت که کفائ بودن اختصاص به واجب شرع مولوي ندارد، از اين آيه

شريفه نمتواند وجوب شرع مولوي کفائ را استفاده کند.

نتيجه‌ي اين چهار مطلب عمدتاً روي آن مطلب سوم است که روي آن مطلب سوم گفتيم که آيه، اجتهاد مصطلح ما را –که کس
طبق نظر خودش حم بدست بياورد‐ شامل نمشود.

عدهي زيادي از بزرگان قائل شدهاند که آيه، ظهور در وجوب شرع کفائ دارد.

ما با اين مطالب که عرض کرديم، نتوانستيم از آيه شريفه، وجوب شرع مولوي اجتهاد، آن هم به نحو کفائ را استفاده کنيم.
دليل بر وجوب کفائ اجتهاد منحصر مماند بر آن دليل اول، که قبلا عرض کرديم براي واجب کفائ، مجموعاً دو دليل وجود

داشت، دليل اول را قبلا ذکر کرديم، دليل دوم همين آيه نفر است که دچار مناقشه است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


مطلب پنجم: دو روايت مؤيد واجب کفائ بودن اجتهاد

در ذيل اين آيه، دو روايت آمده، که بعض از بزرگان اين دو روايت را مؤيد اين قرار داده اند که وجوب کفائ اجتهاد، از آيه
شريفه استفاده مشود.

حالا آن دو روايت را بيان مکنيم، ببينيم با توجه به اين دو روايت، آيا از آيه متوانيم وجوب کفائ اجتهاد، آن هم شرع مولوي
نفس را استفاده کنيم؟

اجتهاد به نحو وجوب شرع أخري: قبل از اين دو روايت، ما عرض کرديم که ما باشيم و آيه، آيه دلالت بر وجوب کفائ بعبارة
مولوي ندارد. اکنون اين دو روايت را بررس کنيم، ممن است از روايات که در ذيل آيه آمده، استفاده کنيم که آيه دلالت دارد.

ديران که مگويند آيه خودش دلالت دارد، اين دو روايت را مؤيد قرار داده‌اند.

روايت اول:

در وسائل الشيعة، در ابواب صفات قاض، حديث دهم، باب يازدهم، روايت است، بنام روايت عبدالمؤمن انصاري.

عبدالمؤمن انصاري در رجال، بنام «عبدالمؤمن ابن قاسم ابن القيس انصاري» معروف است. در اين روايت دارد: «قلت لأب
عبداله(عليه السلام): إن قوماً يروون أنَّ رسول اله(صلّ اله عليه و آله) قال:«اختلاف أمت رحمة؟»؛

عبدالمؤمن مگويد به امام صادق(ع) عرض کردم که حضرت رسول اکرم(ص) فرموده است: اختلاف امت من رحمت است.
فقال: «صدَقُوا»؛ حضرت فرمود: راست مگويند.

عبد المؤمن م‌گويد به امام عرض کردم: إن کان اختلافهم رحمة فاجتماعهم عذاب!»؛ اگر اختلاف امت رحمت است، پس
اجتماع امت بايد عذاب باشد.

مهموا قَونْذِريل و اَلدِّين وا فتَفَقَّهيفَةٌ لطائ منْهم قَةرف لك نم لا نَفَر فَلَو :ه تعالفقال: «ليس حيث تذهب و ذهبوا، إنما أراد قول ال
و يختلفوا إليه فيتعلموا، ثم يرجعوا إل ،(ه عليه و آلهال صل)هرسول ال ه أن ينفروا إلون، فأمرهم الذَرحي ملَّهلَع هِملَيوا اعجذا را

قومهم فيعلموهم، إنما أراد اختلافهم من البلدان لا اختلافا ف الدين، إنما الدين واحد، إنما الدين واحد»؛ حضرت فرمود: آنطور
قَةرف لك نم لا نَفَر کنيد نيست. منظور پيامبر(ص) از اختلاف امت؛ اين کلام خداوند متعال است که «فَلَور مکه تو و آنها ف
منْهم طائفَةٌ ليتَفَقَّهوا». نفر به چه بيان؟ خداوند امر فرموده که مردم کوچ کنند به سوي پيامبر، و تعلّم پيدا کنند، بعد به قومشان

برگردند، و به آنها ياد بدهند.

اين که پيامبر(ص) فرمود: «اختلاف أمت رحمة»؛ مراد از اختلاف، نزاع نيست، مراد همين اختلاف من البلدان است، يعن رفت
و آمد، لا اختلاف ف دين اله، بعد دو مرتبه فرمود: إن دين اله واحد، دين خداوند ي است.

عده‌اي از بزرگان اين روايت را مؤيد براي اين مطلب قرار داده‌اند، که از آيه، وجوب کفائ اجتهاد استفاده مشود. در روايت
دارد که امام صادق(ع) فرمود: «فأمرهم»؛ يعن بر اينها واجب است، خداوند بر مردم واجب کرده «أن ينفروا إل رسول اله

فيتعلموا ثم يرجعوا إل قومهم».

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


اشال:
کجاي اين روايت دلالت بر وجوب کفائ اجتهاد دارد؟ آنچه که بوده، اين است که مردم خدمت رسول اله مرفتند، عين کلام

رسول خدا را مشنيدند، همان را براي مردم و قومشان نقل مکردند. اين عنوان اجتهاد را ندارد.

ما يقال گفته است که اجتهاد در آن زمان همين بوده، که بروند و حديث را بشنوند و آن حديث را براي مردم نقل کنند. بالاخره
اجتهاد، در طول تاريخ تنوع پيدا کرده است. و افراد زيادي از محققين و مورخين کتابهائ نوشته‌اند و خواسته‌اند اثبات کنند که

در زمان خود پيامبر(ص) و معصومين(عليهم السلام) اجتهاد بوده است.

جواب اين کلام اين است که اين؛ توسعه در معناي اجتهاد است. آن چيزي که ما الان دنبال آن هستيم، اين است که الان کس
از روي ادله استنباط کند و بيايد نظر خودش (يعن آنچه که از ادله استفاده کرده) را براي ديران بيان کند. به نظر ما آيه

نمتواند اين دلالت را داشته باشد.

بنابراين همان اشال و همان مناقشهاي که در خود آيه ذکر کرديم، در اين روايت هم هست.

بزرگان، مثل والد بزرگوار ما و جمع ديري از فقهاء که آمده‌اند اين روايت را مؤيد براي وجوب کفائ اجتهاد قرار داده‌اند، ما
وجه براي تأييد در اين روايت نمبينيم. روايت زائد بر خود آيه چيزي ندارد، اصلا همان مناقشه که در آيه ذکر شد، همان

مناقشه در اين روايت هم وجود دارد.

روايت دوم:

در باب هشتم از ابواب صفات قاض، حديث شصت و پنج، از امام هشتم(عليه السلام) است.

صدوق محمد بن عل الحسين به اسناد خودش از فضل بن شاذان اين روايت را نقل کرده است.

ما در کتب اربعه، آن کتاب که شيخ طوس يا صدوق دارد، گاه اوقات صدوق مگويد به اسناد خودم از فضل بن شاذان، آن
وقت خود صدوق آمده طريق خودش را به فضل بن شاذان ذکر کرده، که من هرجا مگويم به اسناد خودم از فضل بن شاذان،

واسطه من اينها است و اشخاص را ذکر مکند.

آن وقت مرحوم مقدس اردبيل، در جامع الروايات همه را ذکر کرده، که مثلا اسناد شيخ به فضل بن شاذان، يا اسناد صدوق به
فضل بن شاذان چطور است.

اکنون در اسناد صدوق به فضل بن شاذان دو نفر وجود دارد؛ ي از آنها غير مذکور ف الرجال است، دوم مذکور ولن لم
يوثّق است. اينها چه کسان هستند؛ آنه مذکور نيست، عبدالواحد ابن عبدوس نيشابوري العطار است، از اين اصلا ذکري در

رجال نيست.

فردي که ذکر شده ول توثيق نشده، عل بن محمد بن قتيبه است، که توثيق نشده است.

لذا اين روايت، از لحاظ سندي روايت معتبري نيست، اما روايت مفصل و مهم است.



روايت اين است: «انَّما امروا بِالْحج لعلَّة الْوِفَادة الَ اله عز و جل . . . مع ما فيه من التَّفَقُّه . . .‌‌»؛

خداوند متعال امر به حج کرده، بخاطر کوچ کردن به سوي خدا، بعد در آخر (که محل شاهد ماست) مفرمايد: در حج تفقه در
دين کنيد. در روايات هم داريم که مثلا حج، بايد به زيارت امام منته شود.

اشال:
اين مربوط به همان زمان حضور امام عل(ع) است، که بايد خدمت امام بروند، و اخبار را از او بيرند و نقل کنند. کجاي اين

روايت، تأييد براي وجوب کفائ اجتهاد است؟!! بله اصلا اين روايت مؤيد مطلب ما مشود، چون در ادامه‌ي اين روايت، تفقه
منْهم قَةرف لك نم لا نَفَر فَلَو لج و زع هال ا قَالمرا تفسير کرده به «نقل أخبار الأئمة». بعد از آن بيان، حضرت فرموده: «ك

.« طائفَةٌ ليتَفَقَّهوا ف الدِّين و لينْذِروا قَومهم اذا رجعوا الَيهِم لَعلَّهم يحذَرون‌

ما هر چه در اين دو روايت دقت کرديم، که بتوانيم از آنها وجوب کفائ اجتهاد را استفاده کنيم، به نتيجهاي نرسيديم.

اين ي جمعبندي در آيه شريفه نفر بود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122

