
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۰۷ مهر ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بر حسب آنچه که ملاحظه فرموديد؛ روايات، ظهور در وجوب شرع مولوي نفس تعلم دارد. روايات متعدد بود که در ميان آنها
دو روايت را بيان کرديم که هر دو ظهور روشن در وجوب شرع نفس داشت، که تعلم بر انسان واجب است، أعم از اينه اين

تعلم، اجتهادي باشد، يا اين تعلم، تعلم تقليدي باشد.

و بيان کرديم که از آيات شريفه، گرچه وجوب تعلم استفاده شد، اما ما نتوانستيم ي وجوب شرع را استفاده کنيم. در آيه
«فَسىلُوا اهل الذِّكرِ انْ كنْتُم لا تَعلَمونَ»، خود اين قيد «انْ كنْتُم لا تَعلَمونَ» قرينه است بر اينه اين وجوب سؤال، و وجوب تعلم،

ي وجوب ارشادي است نه ي وجوب مولوي.

همچنين از آيه نفر، استفاده کرديم و گفتيم که خود کلمه «لينْذِروا» در «لينْذِروا قَومهم اذَا رجعوا الَيهِم»، اولا توجه داريد در اين
آيه جمله «ليتَفَقَّهوا ف الدِّين»، غايت براي آيه است، يعن عده‌اي بروند به مدينه و تفقه پيدا کنند، و انذار کنند.

اگر وجوب تفقه، ي وجوب نفس مولوي بود، اصلا آيه مفرمود ي عدهاي يا همه، بايد تفقه در دين کنند، لازم نبود که
بلافاصله بويند «لينْذِروا قَومهم». اين «لينْذِروا» به نظر ما ي قرينه روشن است بر اينه اين وجوب تفقه، ي وجوب مولوي

نيست، بله وجوب ارشادي است.

فرق بين واجب مولوى و ارشادى

حالا در اينجا از روايات، وجوب شرع مولوي نفس استفاده شد، از آيات وجوب شرع ارشادي استفاده شد.

واجب شرع را تقسيم مکنند، به واجب مولوي و واجب ارشادي.

واجب مولوي؛ آن واجب است که بر امتثال و موافقتش ثواب، و بر مخالفتش عقاب مترتب است.

اما در واجب ارشادي، مسئله ثواب و عقاب مطرح نيست.

مثلا در روايات، شارع امر م‌کند به اينه، نماز بايد در لباس ما لا يؤکل لحمه نباشد. اين ارشاد به اين است که اگر نماز در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=9&a=122


چنين لباس واقع شد، اين نماز باطل است. اما بر مخالفت با اين امر، و مخالفت با اين دستور مولا، ثواب و عقاب مترتب
نيست.

در فرق بين واجب مولوي و ارشادي، غالباً اين فرق را بيان مکنند که واجب مولوي آن واجب است که در مخالفت و
موافقتش ثواب و عقاب مطرح است، اما در ارشادي مخالفت و موافقتش، ثواب و عقاب مطرح نيست.

ي بيان دقيقتر در فرق بين واجب مولوي و ارشادي وجود دارد و آن اينه در واجب مولوي؛ جنبه مولويت آن مولا مدّ نظر
است. يعن مولا مگويد، چون من مولاي شما هستم چون من دستور م‌دهم، بايد اين دستور را اطاعت کنيد.

اما در واجب ارشادي؛ آن جنبه مولويت مولا، مد نظر نيست، مولا ارشاد مکند.

مثال معروف امر ارشادي؛ «أطيعوا اله» است. مولا نمگويد چون من مولا هستم، م‌گويم «اطيعوا اله»، اگر اين را بخواهد
بويد، دور لازم مآيد. لن ارشاد مکند به اينه اطاعت لازم است. بر موافقت «أطيعوا اله»، ثواب و عقاب نيست. شما اگر

الان نماز خوانديد، اينجا نمگويد که اينجا دوتا ثواب به شما داده شود، ي ثواب براي اينه امري (صل) را امتثال کرده‌ايد؛
ثواب دوم براي اينه «اطيعوا اله»، را امتثال کرده‌ايد.

مجموعاً از آيات و روايات چه استفاده م‌شود؟

حالا بحث ما در اينجا اين است که ما از روايات، ي وجوب شرع مولوي نفس را استفاده کرديم. از اين دوتا آيه، استفاده
کرديم که وجوب تعلم و تفقه در دين، ي وجوب ارشادي است. حالا مجموعاً چه نتيجه‌اي اينجا م‌گيريم؟ آيا متوان گفت که
وجوب تعلم و تفقه، ي وجوب نفس مولوي است؟ چنانه از کلام مرحوم آخوند و از کلام مرحوم شيخ چنين چيزي استفاده

مشود؟

در آن حديث معروف که فرمودند، در روز قيامت از عبد سؤال م‌شود که چرا اين تليف را انجام ندادي؟ مگويد من
نمدانستم. بعد سؤال مشود، که چرا ياد نرفت؟ مرحوم آخوند و مرحوم شيخ فرمودند، که اين «هّ تَعلَّمت»، ظهور در اين

دارد که مؤاخذه بر ترک تعلم است.

قبل از اينها مرحوم مقدس اردبيل و جماعت از فقهاء، اين نظريه را داشتند، که تفقّه و تعلّم، ي وجوب شرع نفس مولوي
دارد، بر هر کس تفقه واجب است، منتها اين أعم از اجتهاد و تقليد است، اينها فتوايشان بر اين است، و اين روايات، مؤيد

نظريه اينها است.

اما اين آيات که بيان شد، خصوصاً آيه اول، که در آن ارشادي بودن بنحو خيل واضح است، زيرا قيد «ان کنتُم  تَعلَمونَ»
ي قرينه است بر اينه من جنبه مولويت را مد نظر ندارم، فقط آنهائ که نمدانند، بر آنها واجب است که تفقه و تعلم در دين

کنند، آن وقت واجب دخالت دارد.

دير در ارشاد بحث نمشود، که متعلق ارشاد (مرشد اليه) چيست؟ مرشد إليه، هر چه مخواهد باشد، ارشاد تابع همان است،
لذا گاه مرشدٌ إليه، لزوم است، گاه مرشد إليه غير لزوم است، اين «أطيعوا اله»، ارشاد به حم عقل است، هم در آن مورد

.هم در آن مورد غير لزوم ،لزوم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=43


آيا ظهور آيات در مدلولش أقوى است يا روايات؟

در مرحله اول به ذهن مرسد، که بين اين روايات و آيات تعارض وجود دارد. وقت ي چنين تعارض ظاهري به وجود آمد، ما
بايد ببينيم که آيا ظهور روايات، در مدلولش أقوي است، يا اينه ظهور آيات در مدلولش أقوي است؟

جواب: 

وقت دقت مکنيم، ظهور آيات در مدلولش، أقوي از ظهور روايات، در مدلولش است، يعن اين وجوب تعلم و تفقه ي وجوب
نفس مولوي نيست، ي وجوب ارشادي است.

اين آيات ظهورش در اين معنا أقوي از روايات است، و اين دير بست دارد، به استظهار خود شما که از آيات و روايات
مکنيد. ما اولا متوانيم بوئيم که اين روايات با اين آيات که قيد «إن کنتم لا تعلمون» را دارد؛ اين قيد «لا تعلمون» ي قرينه

لب و عقل است، و اين قرينه لب و عقل را بايد ما در روايات هم بياوريم، يعن طلب علم، واجب است، اگر نمدانند. اگر
بدانند، دير معنا ندارد، که برود ياد بيرد.

اين قرينه «إن کنتم لا تعلمون» ي قيد عقل و لب است، حالا شارع در اين آيه شريفه اين قيد را آورده است، اگر از اول
نمآورد، ما اين قيد را نمفهميديم، گاه اوقات، قيد لب عقل، ي قيود واضحه است، اگر شارع هم نمگفت؛ ما مفهميديم،

که وجوب سئوال، در جائ است که انسان جاهد باشد، اما در جائ که عالم است، سئوال معنا ندارد. از اين چه مخواهيم
استفاده کنيم؟

مخواهيم استفاده کنيم که همين قيد در روايات هم بايد آورده شود، «تفقه ف دين اله»، يعن اگر نمدانيد، تفقه کنيد. پس
شود که اين قيد، در روايات مطرح است و ما آمديم گفتيم که از اين قيد، ارشادي بودن را استفاده کنيم، اين قيد يمعلوم م

قيدي نيست که از آن، مولويت استفاده شود.

اين ي نته، که در تعارض ظاهري بين آيات و روايات، آيات ظهورش اقوي است.

مرحوم علامه طباطبائ در ذيل اين آيه فرموده است، که ترديدي نيست که آيه دلالت دارد، بر ي حم ارشادي عقلائ يعن آيه،
ارشاد مکند به ي حم عقلائ، يعن همانطور که ارشاد به حم عقل است، ارشاد إل حم عقلاء هم است.

اشال در وجوب مولوي و نفس تفقه

نته دوم: اگر وجوب تفقه و تعلم ي وجوب مولوي شرع نفس بود، سئوال اين است که در زمان حضرت ائمه(عليهم السلام)
همه به دنبال تفقه نمرفتند، از طرف هيچ قرينه بر آن نداريم، که ائمه(ع) اينها را تارک ي واجب تلق کرده باشد، اگر وجوب

تعلم و تفقه شرع مولوي بود، بايد أئمه براي همه بيان مکردند و مفرمودند که اگر کس تعلم و تفقه را ترک کند، ترک واجب
.شود کالاعراباين را ترک کند م فرموده که اگر کس ه به نحو کلکه اين را نفرموده است، بل کرده است، در حال

به بيان روشنتر؛ سيره متشرعه در زمان ائمه بر اين نبوده که همه مردم تفقه پيدا کنند، عدهاي تفقه پيدا م‌کردند، اما عده دير
نفس ه وجوب تعلم و تفقه، وجوب شرعرفتهاند و اين قرينه است بر اينائمه قرا ن کردند و آنها مورد نهتفقه در دين پيدا نم

و مولوي نيست.



اشال در ارشادي بودن وجوب تفقه

در احام ارشاديه، خطا راه ندارد. اگر بوئيم که اين حم، ارشاد به اين عمل است، يا ارشاد به ي حم عقلاء است، يا ارشاد
وئيم که وجوب تفقه، ياگر ما بخواهيم ب م ارشادي در آن خطا راه ندارد، از طرفبه عقل است، حالا اين ارشاد است، و ح
حم ارشادي است و گفتيم تفقه، قدر جامع بين اجتهاد و تقليد است، و در اجتهاد و تقليد خطا راه دارد، چطور ما اين حم را

حم ارشادي قرار م‌دهيم؟ در حالکه در اجتهاد و تقليد خطا راه دارد؟ اين اشال را دقت بفرمائيد، جوابش را فردا عرض
مکنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


